



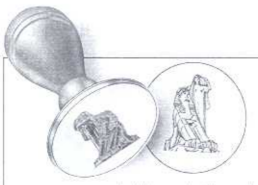
في التنوير الإسلامي ٥٩

الحواريبن الإسلاميين والعِلمَانيين



تالیف و. کیمکاری





اسم الكتاب | الحوار بين الإسلاميين والعلمانيين .

رقم الاسلاع ١٨٦٤ / ٢٠٠٠ د .

الترقيم الدولي | I.S.B.N 977 - 14 - 1318 - X

الناسر انهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع

الركز الرئسي ٨٠ المنطقة الصناعية الرابعة .

مديئة السادس من أكتوبر .

ت: ۲۲۰۲۸۷ / ۱۱، (۱۰ خط وط)

فاكس: ۲۹٦-۲۲۱ ا -

مركز التوزيع | ١٨ ش كامل صدقى - الفجالة - القاهـرة

: V7AP.Po - oPAA.Po\T.

فاكس: ٥٩٠٢٢٩٥ / ٢٠ ص.ب: ٩٦ الفحالة .

الدارة النشر | ٢١ ش أحمد عرابي - المهندسين - الجيرة

二: 373FF37 - 3FA7Y37\7:

قاكس: ٢٠ - ٢/٣٤٦٢٥٧٦ ص. ب: ٢٠ امدالة .

اسمالولف د محمد عمارة اشرافعام داليا محمد إبراهيم تاريخ النشر | يوني ٢٠٠٠

# •﴿ تمهيد )••

في عقد الشمانينيات ، من القرن العشرين ، ومع بدايات تصاعد حدة الاستقطاب الفكرى بين تيارات الفكر والسياسة - في وطن العروبة وعالم الإسلام ، على النحو الذي يهدد وحدة الأمة في مواجهة التحديات الشرسة - تحديات الهيمنة الغربية - الصهيونية . . وتحديات التخلف الموروث - فكرنا في قضية الحوار - بدلا من المواجهة والصراع - بين هذه التيارات . . ذلك أن حدة الاستقطاب الفكرى ، واستنفاد الطاقات في الصراعات الفكرية الداخلية يهدران كل طاقات جميع فرقاء هذه التيارات - الإسلامية . . والقومية . . والعلمانية - الأمر الذي يتيح الفرص الذهبية لقوى الهيمنة الخارجية لمزيد من التمدد والهيمنة والطغيان . .

وإذا كان البحث عن القواسم المشتركة ، وتنمية هذه القواسم .. وتحديد نقاط الاختلاف ، ووضعها في نطاقها ، والسعى إلى تقليصها - بل وتوظيف الاختلاف كمصدر للغني - غنى التنوع والتعددية - بدلاً من أن يكون سبيلاً لإهدار الإمكانات - إذا كان ذلك هو طوق نجاة الأمة - كل الأمة ، وليس تيارًا فكرياً بعينه - فإن السبيل الوحيد لتحقيق هذا المقصد العظيم هو « الحوار » . . .

لذلك ، سعينا منذ ذلك التاريخ ، إلى إصدار المجلة الفصلية : (منبر الحوار) - والتى اعتذرت عن رئاسة تحريرها - بسبب كثرة المشاغل الفكرية - وآثرت - مع الأخوة الذين زاملتهم في التخطيط والتنفيذ لهذا المشروع - أن يرأس تحريرها الأخ الصديق المرحوم الدكتور « فاضل رسول » ذلك الجاهد « الكردي - العروبي الإسلامي » المتفتح على مختلف تيارات الفكر والثقافة والنضال في وطن العروبة وعالم الإسلام . . والذي أمضى سنوات عديدة من زهرة شبابه - هو وزوجته الطبيبة النمساوية - في صفوف الثورة الفلسطينية . .

وبالفعل، أصبحت (منبر الحوار) - التي صدرت في سنة ١٩٨٦م - ساحة للحوار الموضوعي والبناء بين مختلف تيارات الفكر في بلادنا . وذلك حتى استشهاد « فاضل رسول » سنة ١٩٨٩م ولقد شاء الله لفاضل رسول أن يختم حياته بإنجاز متميز في ميدان الحوار ، وذلك عندما دعا إلى ندوة للحوار بين الإسلاميين والعلمانيين عقدت في رحاب كلية الاقتصاد والعلوم السياسية بجامعة القاهرة - اقتصر حضورها والحوار فيها على نخبة متميزة من رموز الإسلاميين والعلمانيين :

كاتب هذه الصفحات . . والمستشار طارق البشرى . . والدكتور محمد سليم العوا . . والأستاذ فهمى هويدى . . والدكتور فاضل رسول . . والدكتور محجوب عمر . . والدكتور سعد الدين إبراهيم . . والدكتور على الدين هلال . . والأستاذ مهدى الحافظ - وغاب عنها ـ مع الاعتذار ـ المرحوم الدكتور عصمت سيف الدولة . . والدكتور إسماعيل صبرى عبد الله ـ مع وعد بكتابة رأيهم في الموضوع - · ·

وفى العدد الخامس عشر من (منبر الحوار) ـ السنة الرابعة ـ خريف (١٩٨٩م - ١٤١٠هـ) نشرت المجلة وقائع هذه الندوة المتصيرة . . بل والتي تعد نموذجا يحتذى في الحوار بين الإسلاميين والعلمانيين ـ مع دراسة تمهيدية كنت قد كتبتها قبيل ذلك التاريخ عن منهجية الحوار وقضاياه ومقاصده وضروراته بين تيارات الفكر في بلادنا ، وخاصة بين الإسلاميين والعلمانيين . .

ولأن السنوات التي مرت، منذ ذلك التاريخ قد زادت من أهمية وضرورة هذا الحوار.. ولأن مخاطر حدة الاستقطاب الفكرى بين الإسلاميين والعلمانيين قد أصبحت تهدد العقل العربي والمسلم والواقع العربي والإسلامي بالتشرذم والتفتيت..

ولأن مخاطر الهيمنة الغربية. وخاصة بعد سقوط الاتحاد السوفيتي والمعسكر الاشتراكي. قد تصاعدت، إلى الحد الذي تهدد فيه وجودنا جميعاً. وليس تياراً فكرياً دون الأخر، بالإجتياح ...

ولما تمثله وقانع هذه الندوة من نقاط ابتداء ومنطلقات في مسيرة هذا الحوار...

ولما تمثله الدراسة المنهجية التي قدمت بها لوقائع هذه الندوة من

اجتهاد يحتاج هو الأخر إلى أن يدور حوله الحوار.

لكل هذه الدوافع والاعتبارات والضرورات آثرنا أن نضع هذا الجهد الفكرى المتميز بين يدى العلماء والمفكرين والمشقفين والقراء ، من مختلف مدارس الفكر وتياراته في بلادنا ، . داعين الله ، سبحانه وتعالى ، أن يجعل من ذلك حافزاً على إحلال « الحوار » محل قطيعة «النفى والتكفير » . . وأن يهيئ لأمتنا من أمرها رشدا . . إنه أفضل مسئول وأكرم مجيب .

دكتور محمدعمارة

# منهجية الحواربين الإسلاميين والعلمانيين

« الإسلاميون » . . . . و « العلمانيون » . . . . مصطلحان شاع استخدامهما في كثير من الأدبيات الفكرية والسياسية المعاصرة ، المتخصصة منها والصحفية على السواء . .

أما مصطلح « الإسلاميين » - ومن العلمانيين من ينكر ويستنكر استخدامه كوصف لقطاع من المسلمين دون غيرهم - فهو مصطلح قديم الاستخدام في أدبيات الفكر الإسلامي القديم ، وشهير ذلك الكتاب الذي كتبه إمام الأشعرية أبو الحسن الأشعري ( ٢٦٠- ٣٢٤ هـ ، ٨٧٤ ـ ٣٣٦م ) . . تحت عنوان ( مسقالات الإسلاميين ) . . بل إن هناك كتاباً آخر يحمل نفس العنوان كتبه واحد من أئمة المعتزلة ، كان معاصراً للأشعري ، وهو أبو القاسم البلخي ( ٣١٩هـ ٣٣١م ) . . إذاً فمصطلح « الإسلاميين » قديم ، وليس من مخترعات الصحوة الإسلامية المعاصرة كما يحسب بعض الناس . .

وهذا المصطلح لا يستخدم ـ قديًا ولا حديثًا ـ باعتباره مرادفاً لمصطلح : « المسلمين » . . « فالمسلمون » هم كل من يتدين بدين الإسلام . . أما «الإسلام ـ . أما «الإسلام ـ . فالمسلام ـ فانهم طلائع الفكر والعمل الإسلام ، المشتغلون بصناعة الفكر ، والذين يقودون العمل لوضع هذا الفكر في الممارسة والتطبيق . . فكل «إسلامي» هو مسلم ، وليس العكس دائماً بصحيح ! . .

والذين ينظرون في كتاب الأشعرى (مقالات الإسلاميين) ، أو فيما بقى من كتاب البلخى ، لا يجدون حديثاً عن جمهور المسلمين وعامتهم ، وإنما عن الفرق الإسلامية والجماعات التي تمثل تيار الفكر الإسلامي ، والتي تعمل بصناعة الفكر ، وتجاهد من أجل وضعه في الواقع لينمو ويزدهر ويسود . .

وبهذا المعنى المحدد لهذا المصطلح - «الإسلاميون» - شاع ويشيع استخدامه في الأدبيات الحديثة ، عنوانا على طلائع وتنظيمات ومؤسسات وعلماء ومفكرى الصحوة الإسلامية ، أولئك الذين يجتهدون ويجاهدون لقيادة الأمة كي تنهض فتغير الكثير من الأفكار السائدة وتستبدل الكثير من معالم الواقع السائد ، وفق مناهج الإسلام - كما يتصورها كل فصيل من فصائل هذه الطلائع والتنظيمات والمؤسسات والعلماء والمفكرين - .

فإذا قلنا: التنظيمات الإسلامية أو المفكرون الإسلاميون، أو المؤسسات الإسلامية ، فلا يعنى ذلك نفى الإسلام ولا نفى التدين به عن غيرهم ممن هم مسلمون ، يؤمنون بالإسلام ويتدينون به ، لكنهم لم يختاروا لأنفسهم مواقع الطلائع الجاهدة - على مختلف جبهات الجهاد - في سبيل إعادة الصيغة الإسلامية والمعايير الإسلامية لتحكم تصورات الفكر وحركة الواقع في حياة المسلمين . .

هذا عن مصطلح « الإسلاميين » ....

أما مصطلح « العلمانيين » . . . فإنه ، في نشأته الغربية ، قد

عنى ويعنى أولئك الدّين رفضوا تدخل الكنيسة أو سيطرتها ، وتدخل اللاهوت المسيحي ومعاييره في شئون الدولة ومؤسساتها وفكرها الدنيوي . . وجعلوا العالم والواقع والدنيا المنطلق الوحيد والمصدر الأوحد للفكر وللممارسات الدنيوية في السياسة والاجتماع والاقتصاد والعلم والتعليم والإعلام . . . إنهم الطلائع الغربية التي قادت النهضة الحديثة في الغرب، في مواجهة الكنيسة ولاهوتها وسلطتها الدينية ، فاستخلصت الدولة والمجتمع ـ أو حاولت ذلك ـ من قالب قدسية التصورات الكنسية ، التي فرضت عليها الجمود والتخلف لعدة قرون . . أما عن الاستخدام العربي الإسلامي لهذا المصطلح - «العلمانيين» - فلقد جاء ثمرة من ثمرات سيادة الفكر الغربي على الواقع الإسلامي ، بعد عموم هيمنة الغزوة الاستعماريةالحديثة على ديار الإسلام . . وأول من أدخل هذه الكلمة ـ وكتبها هكذا : عالماني ـ وعالمانية ـ نسبة إلى العالَم ـ كمقابل لله والدين والمقدس ـ هو أحد المترجمين عن الفرنسية ـ إلياس بقطر المصري ـ والذي عمل مترجمًا للحملة الفرنسية على مصر ـ (١٧٩٨ ـ ١٨٠١) ـ والذي رحل إلى فرنسا ، حيث عمل مدرسًا للعربية العامية بمدرسة اللغات الحية بباريس -كان إلياس بقطر هو أول من ترجم هذا المصطلح عن الفرنسية ، عندما ترجم المعجم الفرنسي إلى العربية سنة ١٨٢٨م - (انظر: د . السيد أحمد فرج «علماني وعلمانية . . تأصيل معجمي» مجلة « الحوار» . العدد ٢ ـ السنة الأولى ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م) .

ثم وبالتدريج ، شاع استخدام مصطلح العلماني والعلمانيين على شريحة من المفكرين والمشقفين الذين تبنوا موقف الحضارة الغربية الحديثة في ضرورة فصل الدين عن الدولة ، لأنهم رأوا الإسلام - كما رأت أوربا المسيحية - دينًا لادولة ، ومن ثم فلقد رأوا ضرورة أن تكون نهضتنا - كما كانت نهضة الغرب - علمانية ، تفصل الدين عن الدولة ، وتدع ما لقيصر لقيصر وما لله لله . .

هذا عن ضبط المصطلحين : « الإسلاميين » . . «والعلمانيين» - وعن مضامينها . . .

#### \* \* \*

أما عن ما تطرحه هذه الصفحات من ضرورة وأهمية الحوار بين الإسلاميين والعلمانيين في بلادنا الإسلامية وفي الحركة الفكرية على امتداد ديار الإسلام. فإننا نقدم أفكارنا حوله في عدد من النقاط الموجزة ، طلبًا للحوار حولها ، كتمهيد يضمن النجاح لهذا الحوار . . وفي هذا المقام فإن هناك ؛

# أولاً: دواعى الحواربين الإسلاميين والعلمانيين:

إن كاتب هذه الصفحات يؤمن بأن « التناقض الرئيسي والحاد والملح » ، في ظروف الصراع الذي تعيشه أمتنا ، والتحديات التي تواجه نهضتنا ، ليس هر التناقض بين الإسلاميين والعلمانيين من أبنائها . . وإنما هو الصراع بين الأمة بتياراتها انختلفة والمتعددة وبين الهيمنة الغربية بصورها المتعددة : الحضارية ، والسياسية ، والاقتصادية ، والعسكرية . . إلخ فتيارات الأمة المختلفة ـ ومنها

الإسلاميون والعلمانيون ـ عندما تواجه هيمنة الغرب وتحدياته ، لابد وأن تكتشف هذه التيارات أن ما بينها من نقاط التقاء أو تقارب في المواقف ، يرجح ما بينهم جميعًا وبين الهيمنة الغربية من فواصل وتناقضات . . . وهنا قد يتساءل البعض ـ وله كل الحق : في هذا التساؤل . : إذا كانت العلمانية خيارًا غربيًا . وهي كذلك في رأينا ، وإذا كان العلمانيون في بلادنا - رغم الجنسية واللغة والمواطنة والدين . هم راف مستخبرت ، يمثل استندادًا للفكرالغربي في عقل الأمة ووجدانها . . ألا يكون الأوفق والأدق أن تعتبرهم مع الغرب في سلسلة واحدة ومعسكر واحد ، فترى ـ نحن الإسلاميين ـ أن ما بيننا وبينهم من تناقضات هي ذات ما بيننا وبين الغيرب ـ مصدر النسق الفكري الذي به يؤمنون وإليه يدعون ـ من تناقضات؟ . . وألا يكون ـ والحال هذه ـ التناقض القائم بين الإسلاميين والعلمانيين تناقضًا رئيسيًا وعدائيًا ، يجعل الحوار معهم عبثًا . . لأن الواجب معهم هو «الصراع» وليس «الحوار»؟؟ . . هذا هو التساؤل المشروع ، والوجيه ، الذي لابد من الإجابة عليه ، قبل المضى في تعداد الأفكار التي نقترحها حول هذا الحوار . . .

وبادئ ذى بدء فإننا بمن يؤمنون بالعلاقة القائمة بين «الحوار» وبين «الصراع» ! . . ففي كل «صراع» «حوار» - حتى وإن تعددت الأساليب الوفي كل «حوار» «صراع» يتخذ الشكل المناسب للموضوع ولدرجات - التوافق والتقارب والاحتلاف بين فرقاء «الحوار»! . . فليس هناك سور صيني يعزل «الحوار» عن «الصراع»! . .

ثم . . . وهذا هام في قضيتنا . . إننا يجب أن نميز في تيار العلمانيين ببلادنا الإسلامية بين شرائح وفصائل ثلاث :

#### أ. العلمانيون الثوريون:

الذين هم الامتداد للعلمانية الثورية الغربية ، تلك التي لم تقف من الدين عند حدود طلب الفصل بينه وبين الدولة ، وإنما أرادت ـ لفلسفتها المادية الخالصة ولنزعتها الإلحادية المعلنة ولموقفها الشورى ـ أرادت وطمحت وعملت على اقتلاع الدين والتدين من المجتمع بأسره . . . يجب أن نميز هذه الشريحة من شرائح العلمانيين في بلادنا ـ وهي محدودة العدد والتأثير ، والحمد لله ـ لأن الخلاف معها هو في «الأصول» ، وليس في «الفروع» . . وهي ، في تقديرنا ، غير مؤهلة ـ طالما بقيت في مواقعها الفكرية هذه ـ لأن تكون طرفًا في حوار فكرى مع الإسلاميين . . قد تكون طرفًا في عمل مشترك حول نقاط متفق عليها في برامج تطبيقية ، أما في حوار فكرى حول معالم مشروع عليها في برامج تطبيقية ، أما في حوار فكرى حول معالم مشروع حضارى لاستقلال الأمة ونهضتنا ، فإن مثل هذه الشريحة هي في واقع الأمر جزء من الامتداد السرطاني الغربي ، يصعب إن لم يكن مستحيلاً صلاحها لتكون طرفًا في هذا الخوار! . . .

### ب.الداعون.بوعى.لتبعيتناللغرب:

وهذه الشريحة من شرائح التيار العلماني في بلادنا ، وإن رفع أصحابها شعارات الدعوة إلى الاستقلال الوطني إلا أنهم يقفون به عند حدود الاستقلال السياسي ، وقد يدعون -أو يدعو بعضهم - إلى قدر من الاستقلال الاقتصادي . . لكنهم يعادون ما

نسميه «الاستقلال الحضارى» استقلال الهوية المتميزة عن هوية الغرب . . ولذلك فإن «الاستقلال » الذي يدعون إليه في أوطائهم ، هو في حقيقته وعلى الجبهة الحضارية . . التي هي جوهر أي استقلال . . ! إن هذا الاستقلال الذي إليه يدعون هو في حقيقته استقلال «الوطن - الإقليم» عن ماضيه وتراثه ومكوناته الإسلامية وعن محيطه الإسلامي . . وهم عندما يدعون هذا الوطن ، الذي يعزله هذا «الاستقلال » عن هويته الإسلامية ، وعن أمته يعزله هذا «الاستقلال » عن هويته الإسلامية ، وعن أمته الإسلامية ، عندما يدعونه إلى تبني « الخيار الحضاري الغربي » فإنهم إنما يدعونه إلى الالتحاق والإلحاق الحضاري بالمركز الغربي . . . فإنهم إنما يدعونه إلى الالتحاق والإلحاق الحضاري بالمركز الغربي . . . ودعاتها هم «عملاء» لحضارة الغرب ، حتى وإن رفعوا شعارات ودعاتها هم «عملاء» لحضارة الغرب ، حتى وإن رفعوا شعارات «الاستقلال» عن الاستعمار السياسي الغربي لأوطانهم ؟! . .

ولقد يتساءل البعض : هل هناك وجود حقيقي لمثل هذه الشريحة في النيار العلماني ببلادنا ؟! . .

ونحن نقول: نعم ، إنهم - رغم قلتهم - والحصد لله - موجودون . . ولقد تخلق موقفهم هذا في واقعنا الفكرى والعملى منذ الحملة الفرنسية على مصر وتبلورت دعوتهم في صورة استبدال الرابطة الحضارية الغربية برابطة الجامعة الإسلامية . . ولقد كانوا - ولا تزال بقاياهم - على وعى بأبعاد موقف التبعية التي إليها يدعون وبها يبشرون ، وذلك أن الرباط الجامع لأبناء هذه الشريحة من العلمانيين كان العداء للإسلام كدين ، ولرابطة

الجامعة الإسلامية ، كرمز لوحدة أمة وديار الإسلام . . وكانوا ، في الأساس ، من غير المسلمين كشرذمة الأقباط الذين قادهم الجنرال يعقوب (١٧٤٥- ١٨٠١) في خدمة الحملة الفرنسية على مصروكبعض المثقفين الموارنة - الذين لم يجدوا في مسيحيتهم بديلا سياسياً لدولة الإسلام وحضارته فكان تبشيرهم بالخيار الغربي ونموذج الحضارة الغربية السبيل لتحقيق هدفهم في إزاحة الإسلام من أن يكون صبغة الدولة والنهضة والحضارة في ديار المسلمين ا . . فهذه الشريحة من شرائح العلمانيين ببلادنا موجودة - وإن قل عددها ، واقتضح أمرها - . . وهي - لأنها شريحة « عملاء - حضارة» - ليست صالحة ولا مؤهلة لأن تكون طرفا في هذا الحوار الذي تتحدث عنه هذه الصفحات . .

## ج. دعاة فصل الدين عن الدولة من العلمانيين الوطنيين والقوميين:

وهؤلاء هم الذين نعنيهم عندما نتحدث عن الطرف العلماني في هذا الحوار مع الإسلاميين . . ذلك أن هذا الفصيل من فصائل العلمانيين . وهو الأكثر عددا والأقوى نفوذا في مراكز التوجيه السياسي والثقافي والإعلامي في الأنظمة والمؤسسات الوطنية والقومية . إن هذه الشريحة من شرائح التيار العلماني هم في جملتهم ، مسلمون يتدينون بعقائد الإسلام . . فالخلاف بينهم وبين الإسلاميين ليس خلافا في «الأصول الاعتقادية» وإنما هو خلاف في « الدولة » ، هل تكون «إسلامية» ، بالمعنى الذي تعنيه هذه «الإسلامية» مجرد دولة

"مسلمة"، تتبنى الإسلام "الدين" وتحافظ على قيمه وشعائره، دون أن تتبنى «دولة" الإسلام، وموقفهم هذا من «دولة" الإسلام، ليس كما يحسب بعض الإسلاميين - «جحوداً» للشريعة، يرشحهم للدخول فى إطار "الكافرين"، وإغا مبعث هذا الموقف، لهؤلاء العلمانيين، من «دولة» الإسلام، هو الاعتقاد الذي كونه لديهم الفكر الغربي بأن الإسلام لا يرفض العلمانية، لأنه - كالمسيحية - دين لا دولة، يدع ما لقيصر لقيصر وما لله لله . .! إذن، فموقفهم الفكري هذا هو ثمرة من ثمرات هيمنة النسق الفكري الغربي على مؤسساتنا الفكرية والعلمية والتعليمية والإعلامية، وهي المؤسسات التي تعلم وتثقف وتكوّن فيها هؤلاء العلمانيون.

لقد فهموا إسلامنا على النحو الذي فهم به الغرب المسيحية . . ولقد تطلعوا إلى نهضة أمتنا على النحو العلماني الذي تمت عليه نهضة الغرب . . ولقد قرأوا تاريخنا الخضاري بمناهج الاستشراق ، قرأوه بعيون غربية . . فلما « اجتهدوا» في تصورهم لعلمانية الدولة المسلمة ، كان موقفهم - إذا شئنا الإنصاف - لونا من خطأ المجتهدين ، وليس جحوداً للشريعة يدخلون به في عداد الكفار . . الختهدين ، وليس جمهم هو في إطار «الفروع» - . . كسما أن تبني هذا تيارات الفكر السني هي من «الفروع» - . . كسما أن تبني هذا الفريق العلماني لما يتبنون من سسمات وقسمات ومكونات الخيار الخضاري الغربي ، ليس تبني «العملاء» الذين يدعون ، بوعي ، إلى إلحاق أمتهم وأوطانهم بالمركز الغربي ، وإنما هو الآخر خطأ في

الاجتهاد الذى اجتهدوه ، عندما حسبوا أن السبيل إلى الاستقلال عن الغرب وإلى التحرر من استعماره وهيمنته ، هو فى تبنى أغاط من غوذجه الحضارى . . فهو خطأ فى اختيار «أسلحة معركة الاستقلال عن الغرب» ، وليس دعوة واعية للتبعية لهذا الغرب ، كما هو حال فريق «العملاء» من العلمانيين . .

ثم إننا يجب أن نقدر ـ كى نكون منصفين ـ موقف هذه الشريحة من مفكرينا ومثقفينا ،عندما نظروا وقارنوا بين «الخيار الحضارى الغربي» ، بتقدمه العلمي ، وازدهاره الفكرى والأدبى والفنى ، وبالتطبيقات العملاقة التي أنجزها هذا الخيار في ميادين التقدم المادي . . . قارنوا بين ذلك وبين « الخيار الإسلامي » في صورته «المملوكية ـ العثمانية » ـ وهو الذي حسبوه الخيار الإسلامي الحقيقي والوحيد ـ . . فكان أن انبهروا بالخيار الغربي فتبنوه ، وأداروا ظهورههم للخيار الإسلامي ، كاجتهاد خاطئ ظنوه مزيدا من الحرص على ضمان النهضة للمسلمين؟! . ،

كـمـا يجب أن نعى دلالات «العـودة» إلى تبنى «الخـيـار الإسلامي» ـ بدرجات متفاوتة ـ من قبل عدد متزايد من أعلام وعلماء ومفكرى هذا التيار، ونقد بعضهم « لموقف الانبهار» بالغرب، ولدعوى عائلة الإسلام للمسيحية إزاء الدولة والقانون . فمنذ الدكتور محمد حسين هيكل باشا (١٣٠٥ ـ ١٣٧٥هـ ـ فمنذ الدكتور منصور فهمى باشا (١٣٠٥ ـ ١٣٧٨هـ ـ ١٨٨٨ ـ ١٩٥٩م) وموكب العودة هذا يؤكد تميز موقف هذا الفريق

من تيار العلمانيين - تميزا أساسيا وحقيقيا - عن موقف الشريحتين اللتين سبقت إشارتنا إليهما . . وفي ذلك ما يشهد على ضرورة وأهمية ومنطقية الحوار بين الإسلاميين وبين هؤلاء العلمانيين . .

كما يجب أن لا يؤثر في اقتناعنا بهذه الحقيقة ما نراه في السنوات الأخيرة من حدة في اللغة التي يتناول بها نفر من هؤلاء العلمانيين «الخيار الإسلامي» . . ذلك أن مقولات الغلو ومظاهر الحمود التي برزت في السنوات الأخيرة لدى بعض فصائل الإسلاميين هي عما قد يستفز حلماء الإسلاميين! . .

فهل نستغرب أو نتعجب إذا هي أخافت نفرا من العلمانيين فاستفرتهم ليستخدموا لغة عنيفة وخشنة وغير لائقة في الحديث عن هذا الغلو وهذا الجمود، الذي حسبوه «الخيار الإسلامي الغالب» كما حسب سلفهم النسق الفكري للمماليك والعثمانيين «الخيار الإسلامي الوحيد» ؟!...

إننا يجب أن نقدر هذه العوامل وهذه الملابسات ، حتى لا تدفعنا الغفلة عن تأثيراتها بعيدا عن التقييم الدقيق للموقع الفكرى الذي يقف فيه هذا الفريق من العلمانيين . .

لقد ظل أسلافهم يميزون في النظرة والتقييم والتقدير ، بين مدرسة التجديد والإحياء التي تبلورت من حول جمال الدين الأفغاني (١٢٥٤ ـ ١٣١٤هـ ـ ١٨٣٨ ـ ١٨٩٧) والإمام محمد عبده (١٢٦٦ ـ ١٣٢٣هـ ـ ١٨٤٩ م) وبين فصائل الجمود في المؤسسات الإسلامية التقليدية ، ودوائر الخرافة والشعوذة في الطرق

الصوفية . . . ولعل في تبلور ووضوح تيار الاجتهاد والتجديد في الصحوة الإسلامية المعاصرة ، ما يعين هذا النفر من العلمانيين على تبين خطأ الموقف الذي لا يرى من الإسلام وخياره الحضاري إلا سمات الغلو ومقولات أهل الجمود! . .

\* \* \*

وأخيرا وفيما يتعلق بدواعي الحواربين الإسلاميين والعلمانيين ـ فإن هناك حقيقة واقعة يؤمن بها كاتب هذه الصفحات . . فحواها : أن النهضة الإسلامية المنشودة لأمة الإسلام ودياره ، والمشروع الحضاري الذي يجتهد الجددون الإسلاميون لصياغته دليل عمل ينير الطريق أمام طلائع الساعين إلى هذه النهضة الإسلامية . . إن هذا العمل الكبير والمتشعب والمتنوع ، لا يملك الإسلاميون وحدهم كل حقائقه وعلومه وفنونه وخبراته ومهاراته . . فهي لا تقف عند علوم الشريعة ، التي هي أغلب بضاعة أغلبيتهم ، كما أن شروط هذه النهضة وعلومها وموادها ليست كلها دينا خالصا . . . ومن هنا يأتي الدور على ضرورة إسهام القطاع العلماني في هذا المشروع . . وأيضاً ـ وهو غني عن التأكيد والتفصيل - فإن أي مشروع لنهضة المسلمين لا يمكن أن يتصور بعيداً عن الإسلام ، وبالتالي دون الإسهام الأول والأكبر للإسلاميين . . الأمر الذي يستوجب ضرورة هذا الحوار ، الذي نتحدث عنه ، بين الإسلاميين والعلمانيين! . .

هذا عن دواعي هذا الحوار . .

وإذا كنا قد ميزنا ـ فى الحديث عن التيار العلمانى ـ بين فصائله الثلاثة ، وحددنا الفصيل الصالح والمؤهل ليكون طرفا فى هذا الحوار . . فإن تفصيلا شبيها بهذا يجب القيام به ونحن نتحدث عن الطرف الإسلامى فى هذا الحوار . . ذلك أننا بمن يؤمن أن تيار الصحوة الإسلامية المعاصرة هو تيار عريض ومتعدد الفصائل والسمات والمواقف والمواقع ، إلى الحد الذى يستحيل معه اختزاله فى جماعة واحدة ، أو فصيل بعينه ، دون غيرهما من الفصائل والجماعات . . فهناك :

أ.النصوصيون: الذين يتعاملون مع «التراث» بالقدسية التى يتعاملون بها مع «الوحى الإلهى» و«السنة النبوية الثابتة» . وهؤلاء يعيشون في الماضى أكثر مما يعيشون في العصر . ويهملون نعمة العقل أو يغضون من شأنها ، حتى ليسوى نفر منهم بينها وبين «الهوى»! . . ويضفون قدسية «الدين» على «تجارب» السلف ، فيتوهمون ـ متجاهلين سنن الله في التطور والتغير ـ إمكانية صب الحاضر والمستقبل في «تجارب» السلف ، صالحا كان أو طالحا هذا السلف! . . إنهم لا يرون أبعد من ظواهر النصوص وحرفيتها ، ولا يبصرون النجاة إلا لذاتهم ، فلا يعترفون «بالأخر» ، حتى من الإسلاميين ، فضلاً عن أن يكون النصوصيين كطرف من أطراف هذا الحوار . .

ب.وفصيل الغلو: وهو ذلك التيار الذي علا صوته بحركة الصحوة الإسلامية في العقود الأخيرة ، فرفع شعارات مثل :

التكفير والجاهلية وحكم بهما على الأمة الإسلامية أو على دولها ونظمها ومجتمعاتها .. وهذا الفصيل ، الذي يمثل رد الفعل المحتج والغاضب على شيوع التحلل من منهج الإسلامي - الذي أحدثه التغريب - هو - بحكم الغلو والغضب - عاجز عن تقديم البديل الإسلامي العملي المنافس للنموذج الغربي ، وعاجز عن مياغة المعالم الحقيقية لخلاص الأمة من المأزق الذي يأخذ منها بالخناق .. فضلاً عن أنه ، لغلوه وغضبه ، لا يعترف «بالآخر» ، عتى من فصائل الإسلامين , . ولذلك ، كان طبيعياً استبعاد هذا الفصيل - فصيل الغلو - من بين أطراف هذا الحواز . . إن فصائل الغلو - بشقيه - : الغلو الديني - ، والغلو اللاديني ، لا تصلح لأن بيداً بها هذا الحواز .

ج.الحركات الإسلامية الكبرى: وإذا كانت الحركات الإسلامية الكبرى ، هى ـ فى أغلبها ـ حركات اعتدال ، تقترب فى أغلب مواقفها من موقع الوسطية الإسلامية ـ التى تمثل منهج الإسلام ـ . . وإذا كانت ـ لذلك ـ صاحبة مصلحة أكيدة فى الحوار مع العلمانيين . . فإن هناك محاذير تدعونا إلى التنبيه على ضرورة أن لا «يبدأ» هذا الحوار من جانب الإسلاميين بمثلين يمثلون هذه الحركات . . لا لفقر فى الفكر لدى كشير من قيادات هذه الحركات . . ولالثارات سياسية بين عدد من هذه الحركات وكثير من العلمانيين تسمم جو الحوار . لا لهذه الأسباب وحدها ـ لأننا منجد فى بعض هذه الحركات مفكرين لامعين و متميزين هم فى

طليعة علماء الإسلاميين المؤهلين لتمثيل الطرف الإسلامي في هذا الحوار . . . . ولكننا نرى في «الالتزام التنظيمي» لاعضاء هذه الحركات الإسلامية عائقاً دون توافر المرونة اللازمة على الأقل للمراحل الأولى في هذا الحوار . ولذلك ، فإننا لا نحبذ بدء هذا الحوار وعثلو الطرف الإسلامي فيه أعضاء ملتزمون بحكم عضويتهم في هذه الحركات . . وهو نفس الشوط وذات المطلب الذي نحبذه في هذه الحركات . . وهو نفس الشوط وذات المطلب الذي نحبذ في من عثل الطرف العلماني في بدايات هذا الحوار . . إن الالتزام الحزبي ، إسلامياً كان هذا الحزب أو علمانياً هذا الحزب ، لابد وأن عثل قيداً على «المرونة» ، التي ربما كانت ضرورية لحرية المتحاورين ، وخاصة في المراحل الأولى ، التي لابد وأن تقام فيها الأطر والقواعد لحوار الإسلاميين والعلمانيين . .

د. فصيل الاجتهاد والتجديد لحضارة الإسلام: وهذا الفصيل من فصائل الصحوة الإسلامية ـ على الرغم من أن الكثيرين يحجبون عنه الأضواء ، ولا يعترفون بدوره وحجمه وأهميته ـ هو الذى نراه أكثر قصائل الصحوة الإسلامية قدرة وجدارة وصلاحية لتبدأ به وعلى يديه المراحل الأولى من هذا الحوار . . إن المكتبة الإسلامية قد استقبلت وتستقبل فى العقود الأخيرة من سنوات هذا القرن العديد من الأعصال الفكرية الجادة ، التى تمثل إبداع وتجديد واجتهاد هذا الفصيل فى ميدان تجديد الفكر الإسلامي ، ومحاولة صياغة الإسلام نموذجاً حضارياً وخياراً حضارياً بديلاً للنموذج الغربي . . وهذا الفصيل ، وإن لم يتبلور كتيار واحد أو متحد ، إلا

أن له من الأعلام والعلماء والمفكرين ، بل وبعض المؤسسات ، ما يرشحه ليكون الداعى والبادئ لهذا الحوار بين الإسلاميين والعلمانيين .

ثانياً: أهداف الحوار:

كشيرة هي الأهداف المرجوة من وراء هذا الحوار . . ولعل في مقدمة هذه الأهداف :

أ ـ اكتشاف العلمانيين للوجه الحقيقي للإسلام ، ولطاقات مشروعه الحضاري وإمكاناته في تحقيق انتماء جماهير الأمة ، وتحريكها نحو أهداف التحرر والتقدم والقوة والانعتاق من أسر التخلف الموروث والاستلاب الحضاري . . وكذلك اكتشاف العلمانيين للوجه المشرق للصحوة الإسلامية ، كتيار بعث وإحياء واجتهاد وتجديد ، وتبديد الصورة الظالمة التي تصورها جميعها كرجعية وجمود وغلو وغضب واحتجاج . . وأيضاً ، اكتشاف الإسلاميين حقيقة موقف هذا الفصيل العلماني ، وكيف أن علمانيته ليست ـ كما يتوهم بعض الإسلاميين ـ مرادفة للعمالة والكفر والإلحاد . . والكشف عن ما لدي هؤلاء العلمانيين من علوم وخبرات ومهارات إمكانات من الأهمية بمكان توظيفها في خدمة المشروع الحضاري الإسلامي . . والأمر الذي لاشك فيه أن اكتشاف كل من طرفي الحوار لحقيقة الآخر سيفضى ـ عبر الحوار ومراحله ـ إلى تحديد نقاط الاتفاق والمواقف المتقاربة ، وكذلك تحديد نقاط الخلاف ،

كمقدمة ضرورية لتعميق الأولى وتنميتها ، ولتقليص الثانية وتحجيمها ومحاصرة أثارها ، وذلك بمنهج وروح تحديد أي هذه النقاط والقضايا والمشكلات يدخل في إطار «الخلاف الطبيعي» بين تيارات الفكر المتعددة في المشروع الحضاري للأمة الواحدة؟ . . وأيها لا يدخل في هذا الإطار . . فليس مطلوباً ولا مقصودًا ، في المدى القريب والمنظور ، أن يفضى هذا الحوار إلى إنهاء كل صور الخلاف ونقاط الاختلاف ما بين الإسلاميين والعلمانيين . . فهذا «الحلم ـ المثالي» غير متصور حتى داخل إطار الفصائل الإسلامية المتعددة . . وإنما الهدف المرجو من هذا الحوار ، بالدرجة الأولى ، هو تحقيق الاتفاق على الأصول ، وتقريب المواقف حول نقاط الخلاف ، عن طريق الفهم المشترك للمواقف مواطن الخلاف ، وذلك حتى تنحصر نقاط الخلاف ـ كما أشرنا ـ في نطاق ما هو خلاف طبيعي بين فرقاء تجمعهم الوحدة على أصول المشروع الحضاري ، مع التمايز والاختلاف في الفروع والسبل والوسائل والرؤى التي يحبذها كل فريق لتحقيق هذه الأصول.

ب ـ وثانى أهداف هذا الحوار ـ وهو ثمرة للهدف الأول ـ عندما يتحقق ـ هو رأب الصدع القائم فى عقل الأمة وقدراتها وطاقات أبنائها ، ذلك الصدع الذى حدث منذ أن نجح الاستعمار فى جعل التغريب خياراً تتبناه «الصفوة» و«النخبة» التى انبهرت بالنموذج الغربى فى التقدم . . وإذا كان صراع الإسلاميين والعلمانيين ـ كما هو حادث الآن في واقعنا ـ يستنفد أغلب طاقات الفريقين ويبددها ، ليس فقط في استهلاك الوقت والجهد في معارك كثيرة غير مثمرة ، وإغا ، أيضاً ، في هدم كل فريق لما يبنى الآخر ، الأمر الذي يجعل حصيلة كل فريق من الجهود التي يبذلها محدودة وضئيلة ولا تناسب بينها وبين هذه الجهود . . . إن هذا الصراع يكاد أن يجعل الفريقين كمن يلعبون «لعبة شد الحبل» دون أن يكون فيهما غالب أو مغلوب ، فتقف طاقاتهما عند «الصفر» لا تتعداه !! . . وذلك هو منتهى ما يتمناه عدو هذه الأمة لطاقات أبنائها ، إسلاميين وعلمانيين . .

فعودة الوحدة إلى «عقل الأمة» . في الأصول . . . مع حصر الخلاف والتمايز فيما هو من الفروع ، يعود بعقل الأمة إلى الوضع الطبيعي . . الوضع الذي يكون فيه الخلاف مصدر ثراء فكرى وغنى في الخبرات . . لا كما هو الحال عليه الآن : مصدر هدر لأغلب إمكانات مختلف الفرقاء! . .

هذا عن أهم أهداف الحوار . .

#### ثالثاً: قواعد وضوابط الحوار:

إن التخطيط الجيد والمدروس لمراحل الحوار الأولى ، سينهض يدور رئيسي في نجاح هذا الحوار . . وإن توفير الحد الأقصى من ضمانات النجاح فيه سيكون معينا على الوصول إلى أعظم النتائج في أقرب الأوقات ، وبأقل قدر من الخسائر والجراح . . وعلى سبيل المثال ـ لا الحصر ـ فإن من الأهمية بمكان أن تتوفر لبدايات هذا الحوار مثل هذه القواعد والضوابط والضمانات :

أ ـ أن تتكون للإعداد له «لجنة تحضيرية» مشتركة ، تضم عدداً متساوياً من فريقي الإسلاميين والعلمانيين .

ب - أن يراعى فى اختيار أعضاء «اللجنة التحضيرية»، وكذلك فى اختيار من سينضمون إليهم فى مراحل الحوار الأولى، علاوة على التحرر من الالتزام الحزبى، - الذى سبقت إشارتنا إليه - أن يراعى فيهم توفر الحد الأقصى الممكن من الصفات العلمية والخلقية التى تضمن الحد الأقصى من النجاح لهذا الحوار . . . إنه «حوار حكماء»، وليس مناظرة إعلامية يتسابق أطرافها على اكتساب تصفيق العامة والجمهور . .

ويجب أن يبدأ هذا الحوار بإسلاميين ذوى دراية بالفكر العلماني ، وبعلمانيين ذوى دراية بالفكر الإسلامى ، وذلك حتى لا يكون شبيها «بحوار الطرشان»؟! . . ذلك أن الفهم المشترك ، واللغة المشتركة ، والاحترام المتبادل ، هم من أهم مقومات البداية الناجحة لهذا الحوار . .

جـ أن يكون حواراً مغلقاً ، بلا جمهور . . وأن تحجب مداولاته عن أجهزة الإعلام . . حتى إذا بلغت نتائجه تحقيق خطوات إيجابية على درب الاتفاق أو التقارب ، كان بالإمكان صياغة هذه النتائج لتنشر في شكل وثائق أو دراسات ، لتكون مادة يدور حولها الحوار في دوائر أوسع من الإسلاميين والعلمانيين .

د ـ أن يكون حواراً متعدد المراحل . . تخطط لجنته التحضيرية لمراحله ، ولجدول أعمال القضايا والمشكلات المناسبة لكل مرحلة من مراحله ، وذلك حتى يكون التدرج على درب هذه المراحل معيناً على نجاحه ، وعاصماً من القفز ، قبل الأوان ، فوق الأشواك والألغام التي تجهض الحوار وتقتلعه من الأساس! . .

هذا عن بعض الأمثلة لما يلزم لهذا الحوار من قواعد وضوابط تضمن له النجاح . .

رابعاً: قضايامرشحة كموضوعات الأوراق عمل في هذا الحوار:

بالطبع ، فإن حصر القضايا والمشكلات المرشحة لتكون جدول أعمال لهذا الحوار بين الإسلاميين والعلمانيين . . وإن تحديد ترتيب أولويات هذه القضايا . . هما من مهام «اللجنة التحضيرية» لهذا الحوار . . كما أنه أمر خاضع للتغيير والتبديل ، وفق مصلحة الحوار ، التي يتفق عليها المتحاورون .

وإذا كان لهذه الصفحات أن ترشح عدداً من القضايا المثارة ، والتى تستحق أن تكون موضوعات لـ «أوراق عمل» يكتب فيها الفرقاء المتحاورون تصورات كل فريق لكل قضية ، قبل أن يبدأ حولها الحوار . . . . إذا كان ذلك مناسباً . . فإن من هذه القضايا والمشكلات : ١ ـ ظاهرة الانقسام في «عقل الأمة» الإسلامية ، منذ الغزوة الاستعمارية الحديثة لديار الإسلام ـ أسبابها ـ مظاهرها ـ سبل التقارب والوحدة بين أطرافها . .

- ۲ ـ الموقف من الموروث الفكرى ـ علاقة الماضى بالحاضر والمستقبل
  ـ الثوابت والمتغيرات ـ الإلهى الملزم ، والبشرى المرشد فى هذا
  الموروث . ،
- ٣ ـ الموقف من الحضارات الأخرى ، ومن الوافد الفكرى للحضارة الغربية على وجه الخصوص ـ هل عالمنا وطن حضارى واحد لحضارة عالمية واحدة؟ . . أم أن هناك تعددية حضارية فيه؟ . . والتنفاعل الحضارى . . والتبعية الحضارية . . والانغلاق والقطيعة الحضارية . . والخصوصية الحضارية . . والمشترك الإنساني العام في الفكر . .
- ٤ ـ الدولة الإسلامية والنظام الإسلامي . . دولة دينية؟ . . أم
  مدنية؟ . . أم إسلامية مدنية؟ . .
- ه ـ التراث الإسلامي في القانون ـ فقه المعاملات ـ . . والشريعة
  الإسلامية . . حدود الثابت . . وأفاق التطور . .
- ٦ الاجتهاد . . والتجديد . . والإبداع . . في ميادين : معرفة الذات . . والأخر . . وللإسهام في الفكر العالمي من جديد . .
  - ٧ ـ الأقليات الدينية : أ ـ الإسلامية في الديار غير الإسلامية .
    ب ـ وغير المسلمة في ديار الإسلام .
- ۸ ـ دوائر الانتماء: الوطنى . . والقومى . . والإسلامى ـ التعدد . .
  والعلاقة . . والمتناقضات . .
- ٩ ـ الدعوات والحركات الإسلامية الحديثة والمعاصرة ـ الإيجابيات
  ـ والسلبيات ـ وظاهرة الغلو: حجمها، وأسبابها، وعلاجها ـ

١٠ ـ الدعوات الفكرية والأحزاب العلمانية ـ وطنية وقومية ـ
 منابعها الفكرية ـ نجاحاتها ـ إخفاقاتها ـ مستقبلها .

تلك مجرد أمثلة لقضايا كثيرة مثارة في الجدل الدائر بين الإسلاميين والعلمانيين .. والحوار حولها ، وحول غيرها ما يماثلها ، لا يستهدف الوقوف عندها ، بقدر ما يستهدف تحقيق الوحدة أو التقارب حول جزئيات يمكن ويجب أن تكون في النهاية ملامح سمات وقسمات المشروع الحضاري الإسلامي ، الذي لا غني عن صياغته ، دليل عمل لكل العاملين في حقل النهضة الإسلامية ، على اختلاف الاهتمامات والميادين والتخصصات . .

إن الحوار ، مطلق الحوار بين العقلاء الذين يمتلكون عطاء فكرياً صالحاً ونافعاً ، هو في حد ذاته ، وبصرف النظر عن انتماءاتهم الفكرية والمذهبية والاعتقادية ، فضيلة من الفضائل . .

وإذا كانت فصائل الإسلاميين في أمس الحاجة إلى الحوار فيما بينها . . فإن هناك ، أيضاً ، حاجة ماسة إلى الحوار بين الإسلاميين والعلمانيين . . وهو ما نرجو أن تكون هذه الصفحات فاتحة لصفحات كتابه ، إذا استوقفت أفكارها ومقترحاتها عقلاء الفريقين ، فلم بمروا عليها مرور الكرام ، القانع كل منهم بما لديه . . فكأن كل حزب بما لديهم فرحون! . .

والله من وراء القصد . . منه تلتمس السداد والتوفيق ، ، ، دكتور دكتور محمدعمارة

# ♦ وقائع ندوة الحوار: حوار الإسلامية والعلمانية ◄

#### فاضل رسول:

في البداية أشكر جميع من حضر هذه الندوة ومن وعد منهم بالكتابة في هذا الموضوع . وسأبدأ ببعض المسائل الأولية الفنية قبل أن أدخل في الموضوع . إن وقائع الندوة سوف تسجل كما هي وتفرغ فيما بعد ، وتعطى لكل مشترك ليساهم في التحرير ، وله أنّ يعدل أو يضيف أو أن يعلق على أقوال الآخرين . ثم ينشر كل ذلك في مجلة الحوار إن شاء الله في عدد الخريف ( العدد١٥) . وقد كان من المتوقع حضور الأستاذ إسماعيل صبرى عبد الله وعصمت سيف الدولة . إلا أن الأستاذ إسماعيل صبري اعتذر بسبب ارتباطه عِوْمَر «البحوث الاقتصادية العربية» ، والأستاذ عصمت سيف الدولة بسبب اعتقاده أنه من الأفضل عدم جمع الزيت مع النار في لقاء واحد ، وهو مهتم بهذا الموضوع وسيكتب وجهة نظره على حدة . ونحن نأمل أن يكتب أيضا الأستاذ إسماعيل صبري عبد الله وجهة نظره ـ ونحن بانتظار الأخ الأستاذ مهدي الحافظ الذي سينضم إلينا بعد قليل .

وإنى لأدخل فى موضوع الندوة وأبدأ بالإجابة على تساؤل الأستاذ على الدين هلال حول كيفية الدعوة للندوة واختيار أشخاصها ، فأقول : إن الحاضرين فى هذه الندوة لم يأتوا ولم يدعوا كممثلين لجهة أو لتيار فكرى أو سياسى معين ، أى لم يأتوا كممثلين للإسلاميين أو العلمانيين . مع وجود هذا التيار وذاك ، فالحاضرون فى هذه الجلسة هم مدعوون للكلام عن الموضوع بصفتهم علماء ومهتمين وعاملين فى مجالات الفكر والثقافة ، وليس بصفتهم عثلين لهذا الطرف أو ذاك . وإذا كان لهذه الندوة من هدف فهو الوصول إلى مزيد من التفاهم والوصول ربما إلى صيغ للحوار، للتفاهم وللتعايش المشترك في مجتمع متعدد .

والآن أنتـقل إلى موضوع الندوة فأقـول : لا شك أننا نعـرف جميعنا عمق الأزمة التي تعيشها مجتمعاتنا وهي أزمة متعددة الجوانب : أزمة اجتماعية واقتصادية وثقافية - والانشقاق بين ما يسمى التيار الإسلامي والتيار العلماني في عمق هذه الأزمة . وإنى أقول هذا لا لألغى هذا التيار أو ذاك ، وإنما لأشير إلى وجود رؤى إسلامية مختلفة ورؤى علمانية مختلفة وهذا الانشقاق هو ربما من أكثر الانشقاقات حدّة في تاريخ ظهور هذه التيارات الثقافية والفكرية . وأنا أعتقد أن قدراً من أسباب الخلاف يرجع إلى سوء الفهم وإساءة فهم الآخرين . ومع هذا ليس سوء الفهم وإساءة الفهم هما السببان الوحيدان لوجود هذه الظاهرة . فأنا أقترح أن نبدأ الموضوع بتعريف الظاهرة أو بتعريف التيار الإسلامي وتعريف التيار العلماني ، وذلك لتحديد نقاط الخلاف لا لكي تكون أساساً للعمل ، ولكن حتى نستطيع فيما بعد أن نبحث في نقاط الاتفاق ونقاط الالتقاء وعن صيغ النعامل مع بعضنا ولفهم بعضنا بشكل

أفضل . وبالرغم من وجود هذه التيارات الختلفة ،فالجميع يواجه قضايا مشتركة ، وعلينا أن نخوضها جميعاً . فالتحديات التي تواجهها بلداننا هي تحديات مفروضة على كل الجالسين والسائرين في المركب الواحد ، من علمانيين وإسلاميين .

لا أريد أن أوجه الكلام في البداية لأحد الحاضرين . أترك لأي أحد يتفضل ويفتح الموضوع ويطرح وجهة نظره .

#### سعد الدين ابراهيم:

ربما يمكن قبل أن ندخل في مسائل التعريفات ونتوه فيها ، أن نشير إلى أن استخدام لفظة التيار الإسلامي والتيار العلماني قد تجلب من الخلط والبلبلة أكثر ما تفيد الندوة .وإذا كان لابد من التقاء المقابلة بين تيارين ، فلنستخدم ونجتهد في اشتقاق ألفاظ ليست محملة بالقيمة وليست انفجارية ، فإذا كان المطلوب هو فعلا إيجاد صيغ للحوار والتعايش بين التيارات كلها ، ليس فقط بين ما يسمى التيار الإسلامي والتيار العلماني ، وإنما أيضاً بين فصائل كل من هذين التيارين ،فدعونا نوسع إذن ، من إطار القضية ، ولذلك من شأنه أن يجنبنا الأحكام القيمية التي ارتبطت بكلمة علمانية التي نبت في الغرب . هذا اقتراح ، فأنا شخصياً لن أستخدم التعبير الذي استخدم : تيار إسلامي وتيار علماني اسمحوا لي التعبير الذي استخدم : تيار يسي وتيار مدني وتيار مدني . لأنه

قد يتبادر إلى الذهن أنه عندما يتكلم أحد عن التيار العلمانى قد يجرى الانطباع أن صاحبه ليس إسلاميا ، وأن من يطلق عليه فى مجتمعاتنا تجاوزا أنه علمانى لا ينفى ذلك أنه مسلم أولا ، وثانيا أنه يعتبر الإسلام أحد المقومات الرئيسية للمجتمع الذى نعيش فيه . ثم إن هذا الاستقطاب الحاد الذى تعكسه اللفظة ،رعا نحاول أن نتحاشاه منذ البداية قدر الإمكان تجنباً للخلط والبلبلة ، وحتى يكون هناك تراكم لجديد في مناقشة هذا الموضوع ولكى لا نتخندق في توصيفنا للتيارين بنفس الطريقة التي تم بها التخندق في فترات تاريخية سابقة . هذه هي الملاحظة المبدئية حول قضايا التعريف .

#### محمد عمارة:

## بـــــــانفالوحن الرتجم

أعتقد أن الملاحظة التي قالها الأخ الدكتور سعد الدين إبراهيم تثير فعلاً قضية مطروحة لدى الكثير من الناس ، فعندما يستخدم مصطلح إسلامي ، وكاتب إسلامي ، وتيار إسلامي ، هل يعني هذا أن من لا يصنف تحت هذا الشعار هو غير مسلم؟ . هذا ما يثير شيئا من القلق المشروع ولعله من المفيد في بداية ندوة أكاديمية على هذا المستوى ، أن يقول الإنسان رأيه في هذه النقطة . فأنا عن يميلون ـ وهذا ليس موقفا شخصياً ، ولكنه موقف اصطلاحي ـ إلى القول بأن مصطلح «إسلامي» لا يعني أن غير المتصف به ليس مسلما . فنحن في تاريخ التراث والتاريخ الإسلامي القديم نجد كلمة السلامي» تعنى ما يمكن أن تشبهه بالإنسان الذي يأخذ قضية

النظام الإسلامي كأنها الرسالة ،بالمعنى الحركي ، سواء كان ذلك في القضايا الفكرية أو في الجهاد التنظيمي نفسه .

ففى الإطار الماركسى مشلا: الطبقة العاملة ممكن أن تكون صاحبة مصلحة فى الاشتراكية ولكن الاشتراكى أو الشيوعى هو المنظم الذى يوجد فى حزب، وبالتالى يكون هذا الحزب كتيبة طليعية لمن يتوجه هذا التوجه الفكرى، وإن وجود هذا الحزب لا ينفى وجود أناس تتعاطف مع الاشتراكية وتؤمن بها كأصحاب مصلحة فيها. ولكنهم ليسوا هم بالذات اشتراكيين أو شيوعيين بالمعنى التنظيمى، أى أصحاب الموقف الذى يحول هذا الفكر إلى واقع تطبيقى.

«الإسلاميون» هم أناس لهم موقف ، إن جمهور الأمة هو مسلم ، والكثير من المفكرين هم مسلمون جيدون على مستوى الممارسات الشعائرية . إذن المقصود هنا : قضية النظام الإسلامي كقضية جهادية ونضالية ، فالإسلامي ، هو الذي يريد أن يضع تصور هذا الخيار الفكرى موضع التطبيق . لذلك فإن تعبير «إسلامي» لا ينفى إسلام التيارات الأخرى . فأبو الحسن الأشعرى عندما وضع كتابه «مقالات الإسلاميين» لم يكن يرى أن الذين لا يقولون بهذه المقالات ولايشتغلون بهذا اللون من الفكر ، هم غير مسلمين . وبالتالى فإن استخدام مصطلح «إسلامي» هو بتقديرى ، استخدام سليم من الناحية العلمية ولا ينفى إسلام الآخرين .

القضية التي تكمل هذا التصور، أنه خلال حديثنا عن «الإسلاميين» و «العلمانيين» من المفيد جداً أن نكون على بينة من وجود فصائل تُصنَفُ تحت عنوان الإسلاميين وأخرى تُصنَفُ تحت العلمانيين. وهذا يعنى أننى أخاف عندما يصنف كل الإسلاميين في خانة واحدة، وينظر إليهم على أنهم إما كلهم وسط أو متطرفون أو يمين. إلخ . . . والشيء نفسه بالنسبة للعلمانيين ، ذلك أننا نعرف أنه يوجد حتى في إطار الحضارة الغربية فرق بين ما يسمى بالعلمانية الثورية التي أرادت تحرير العقل والمجتمع من الإيمان والتدين ، وبين الذين وقفوا عند حدود قصل الدين عن الدولة .

إذن في إطار الفكر العلماني هناك فصائل ودرجات وألوان. وفي إطار الإسلاميين هناك من يتصور إمكانية صب الحاضر والمستقبل في قوالب التجارب الماضية ، وهناك من يقف عند السلف بجمود وأمام ظواهر النصوص ، وهناك من يستلهم هذا التراث وهذه المنابع وينطلق بنظرات مستقبلية . وهذا يعنى إذن ، أنه في إطار الإسلاميين هناك فصائل وفي رأيي أن هذا التصور مقيد بل وضروري ، لأننا إذا كنا بصدد التفكير في هذا الحوار فحتى على المستوى العملي والتدرج الطبيعي ينبغي ان يبدأ الحواربين فرقاء وعناصر وممثلين لهم إدراك لوجود قدر من الأرض المشتركة بينهم . وهذا ما يجرنا إلى السؤال عن مدى ضرورة وجود حوار بين إسلاميين وعلمانيين ، أنا أقول لن يصعب الاتفاق على أننا أمة

تعـرضت في القـرنين الماضـيين إلى مـؤثرات فكرية أحـدثت انقسامات في عقل هذه الأمة كما أحدثت ألوانا نتيجة المؤثرات الفكرية والشقافية . وأنا لا أريد فقط أن أقبول أن هذه المؤثرات الفكرية هي تلك الغربية فحسب ، والتي طبعت بعضاً منا بطابع معين ، بل أريد القول أيضا أن التخلف الذي ورثناه عن عصور مضت هو أيضاً مؤثر يطبع بعض العقول وبعض الأفكار لدى من يصنفون تحت عنوان الإسلاميين بطابع نريد أن يحدث معه حوار . إذن إن المؤثرات التي ورثناها من الحقب المملوكية والعشمانية وبالتالي من مرحلة تراجع الحضارة العربية والإسلامية ، والمؤثرات التي جاءتنا من الوافد الغربي بألوانه المختلفة ، سواء كان ليبراليا أو شموليا ، هذه المؤثرات المختلفة أحدثت انقسامات في عقل الأمة . فإذا كنا ، ونحن نشعر بمسؤولية عن قضية النهضة وتجاوز هذا التخلف الموجود ، أي تجاوز المأزق الذي نعيشه فكريا ونهضويا ، وإذا كنا ، بهذا الإحساس ، ندرك أننا جميعا على اختلاف خضوعنا للمؤثرات المتباينة والمختلفة ، أننا في زورق واحد ، وليس لأي منا زورق أخر ، وبالتالي لا مفر من أن يفهم كل منا الأخر ، وأن يكون هناك اكتشاف واستكشاف للأرض المشتركة بين هذه التيارات الفكرية التي تلونت عقولها ، ليس باختيارها ، وإنما نتيجة مؤثرات فرضت علينا في القرنين الماضيين ، إذا كان هذا هو التصور عن أبناء الأمة الواحدة ، الذين تؤرقهم مشكلة النهضة ومشكلة تجاوز التخلف ،وليس لدى فريق وحده الحل السحري ، ومن المكن والضروري في تقديري أن نكتشف لدى مختلف الفرقاء إسهامات

لابد وأن تقدم في هذا المشروع الذي نتحدث عنه ، وهو مشروع النهضة ، أو المشروع الحضارى ، لا مفر نتيجة لكل هذه الاعتبارات من أن يكون هناك حوار يفهم فيه كل منا الآخر بادى الأخر ، ليكتشف كل منا قدر مساحة الأرض المشتركة مع الآخر ، وليكتشف أيضاً حدود نقاط الخلاف ، والأولويات ، وهل هي لنقاط الخلاف؟ أم لنقاط الاتفاق؟

# كل هذا يطرح ضرورة قضية الحوار.

فأنا مطمئن إلى أن فهمنا لمصطلح الإسلاميين والعلمانيين ليس فيه الحساسية التي توحى بالمادية أو الالحاد أو معاداة الدين . . . أيضاً ، أن واقع ما نحن عليه يفرض علينا أن نكتشف الأرض المشتركة والصيغة المناسبة لهذا الحوار . وكما أشرت فإنه من حسن السياسة أن يبدأ هذا الحوار بفرقاء لديهم هذه الرؤية المستنيرة والتجميعية والتأليفية والتوفيقية أيضاً ، ولا أقول التلفيقية ، واعتقد أن المحموعة التي تجلس حول هذه المائدة هي من أكشر الناس صلاحية لأن تحوض في هذه القضية . هذه كلمة مبدئية في هذا الحوار وأن تخوض في هذه القضية . هذه كلمة مبدئية في هذا الموضوع .

## فاضل رسول:

شكراً للدكتور عمارة . اسمحوا لى قبل أن أعطى الكلام لمشارك أخر ،أن اعطى رأيي في كلام الأستاذ سعد الدين . أعتقد ـ وهذا لا يخفى على أحد من أهل العلم ـ بأن العلمانية ليست موقفاً

عة يبدياً من الدين ، وإنما هي موقف من النظام السياسي في المجتمع ، ليس له علاقة بالإيمان أو بعدم الإيمان ، إنه موقف من نظام الدولة ، ومن علاقة الدين بالدولة . ولهذا يمكن أن يكون الإنسان مؤمنا ويقوم بالشعائر والفروض ، لكن يبقى لديه موقف علماني من السياسة أو من الدولة ، فتعبير ديني ومدنى ،وكل تعبير حتى إسلامي وعلماني ، لا يخلو استعماله من نوع من البليلة . وأنا نفسي استخدمها ، وقد ناقشتها مع بعض الأخوة بتحفظ . ولكن على كل حال ليس لدينا تعبيرات أكثرٍ دقة . فتعبير ديني ومدني لا يخلو -كما قلت- من بلبلة ، وربما أيضا من بعض الأجحاف ، لأن تعبير ديني قد يوحي للبعض بأن صاحبه ذو موقف غيبي (مقابل مدنى) . ثم لماذا ديني وليس إسلامي؟ أننا بصدد حالة من الصحوة الإسلامية . والمطلوب مناقشة الموقف الإسلامي وليس أي موقف ديني ، الموقف الإسلامي من قضية الدولة ونظام الحياة . . . . ثم إن تعبير المدنى ـ مقابل ديني ـ قـد يوحي بأن الإسلام لا يملك موقفاً مدنياً . هذا في حين أن للإسلام موقفاً ورؤية مدنية في تنظيم المجتمع .ولهذا جذور في سيرة الرسول بيلج نفسه في بدايات الدولة الإسلامية ، وأيضاً في موقف بعض الأثمــة ، مــثل مــحــمــد عــبــده وفي أفكار بعض رواد الفكر الإسلامي . . . وخلاصة الموقف أن الدولة الإسلامية هي دولة مدنية ، واعتقد ان الأستاذ محمد عمارة كتب كتاباً في ذلك . وعلى كل حال ليس عندي مانع في ان نناقش الموضوع أكثر إني أعترف بوجود بعض البلبلة وعدم الدقة في المصطلح المستخدم،

ولكن المصطلحات الأخرى تثير بلبلة أكثر ، لذلك فأنى أرى أنه ليس لدينا بديل أدق من المصطلح المقترح ، وسوف نستخدمه مع التحفظ . . ثم إن النقاش نفسه سيبين وجود فصائل إسلامية وفصائل علمانية ، ورؤى علمانية . وربما سوف نتبين بعد النقاش حدود هذا الفهم عند مختلف الفرقاء .

### على الدين هلال

# بسمالة الزحم الوحيم

أود أن أعبر عن تحفظى حول استخدام بعض التعبيرات المستخدمة في هذا النقاش ، أحد مصادر هذا التحفظ أننا نستخدم تعبيرات لها استخدامات ودلالات في حلبة الصراع السياسي فكلمة العلمانية ـ والعلمانيون ـ مثلاً لا يمكن التعامل معها كمفهوم فكرى أو ثقافي وحسب ، ولكن أصبح لها استخدام سياسي حزبي ، وأصبحت جزءاً من الصراع السياسي ، فكلمة علمانية هي اسبّة » أو «تهمة » في الأدبيات الإسلامية ، فكيف أستطيع البدء في النقاش مستخدما هذا التعبير ؟

مصدر ثان للتحفظ هو غموض المفهوم ، فهل نستخدم تعبير العلمانية مشُلاً بنفس المعنى أو المضمون ، أم أن لكل منا معناه الخاص ، ورأيي أننا تناولنا هذا المفهوم بتعميم وببساطة . فالتعبير هو من اختراعنا نحن في اللغة العربية ، والغربيون لديهم تعبيراتهم وهي أما Laic وأما Secular ويتفرع عنها Secularism و Secularism . ثم أن هذا التعبير ترجمناه إلى اللغة العربية بأكثر من تعبير مثل الدهرية والعلمانية . وهناك من يقول بالدنيوية ، والمفهوم الغربى له في الأصل اللغوى معان مختلفة تدور معظمها حول الاهتمام بالأمور الدنيوية أو المدنية مقارنة بالأمور الغيبية والميتافيزيقية ، كما تدل على عدم الإنخراط في السلك الكهنوتي ومناصبه ، والمفهوم يتضمن معان مختلفة مثل التسامح الديني ، والعقلانية واحترام العقل . ويدل أيضاً على انتقال بعض الوظائف والاختصاصات من الكنيسة أو المؤسسة الدينية إلى مؤسسات مدنية أخرى .

وأعتقد أننا يجب ان نتجاوز اللفظ إلى المضمون ، وإذا كان تعبير العلمانية من التعبيرات التي لا تلاقى استحساناً ، فلا بأس من استخدامه ،ولكن المهم هو المضمون فهذا التعبير يتضمن بعض الأفكار الأساسية التي لا يقوم بدونها مجتمع قوم مثل التسامح وغير ذلك من الأفكار ، وفي كل الأحوال فإنتي أدعو إلى الدراسة المتأنية لمتضمنات المفهوم .

مصدر تحفظى إذن أن تعبير العلمانية تعبير مُحَمَّل فى الاستخدام السياسى لسنوات طويلة ،ثم يكون علينا اليوم أن أقف تحت لوائه وأن أقبل أنه المقابل للدينية أو للإسلامية .

الموضوع الآخر الذي أريد أن أتحدث فيه في البداية هو مستوى التحليل . هل نريد إدارة الحوار على المستوى السياسي العملي ، أي ماذا يوحدنا إزاء بعض القضايا الراهنة مثل التخلف والاستعمار وغير ذلك من قضايا ؟ أم نريد أيضاً أن نثير قضايا فكرية وفلسفية؟ .

من ذلك سؤال هل الدين -أيّاً كان الدين- هو المصدر الوحيد للذاكرة التاريخية في المجتمع؟

أعنى هل الدين هو المصدر الوحيد لشقافة الشعوب ، أم أن الشعوب عبر تطورها التاريخي لمها مصادر أخرى للثقافة والقيم . وما هي العلاقة بين الدين وغيره من العوامل الاجتماعية والخبرات التاريخية في تكوين الشعوب والأم ، ومنها الشعوب الإسلامية .

وأخيراً تعليقاً على الحديث عن الوافد وغير الوافد، وعن الموروث والوافد، أسأل: من أين تريدون أن يبدأ التاريخ؟ هل التاريخ يبدأ في القرن التاسع عشر مع وصول الاستعمار الأوربي؟

وهل صحيح أن كل عللنا وأمراضنا بدأت منذ ذلك الوقت فقط؟ لماذا لا نبدأ مثلاً من نهاية الحروب الصليبية؟ ، من لحظة انتصار إسلامي؟ ونسأل: ماذا حدث للمجتمعات الإسلامية؟ وماذا حل بها من تطورات؟ وتاريخنا لم يبدأ في القرن التاسع عشر ولا نستطيع أن نفهم مشاكلنا وقضايانا في جذورها العميقة ما لم نتبعها تاريخيا إلى ما هو أبعد من ذلك؟ .

# طارق البشرى:

# يسم المالحن الحم

فيما يتعلق بالتعريف أو بالتعريفات ، أى بالنقطة التي أثارها الدكتور سعد ، لا أجد أن لدى مخالفة مبدئية لأننا نستبدل بالفاظ معينة ألفاظا أخرى ، فعند وجود ألفاظ محملة بعواطف

ومعان سياسية نتناقش بتحفظ ، ونستبعد إلى حد ما ، كضرورة من ضرورات المناقشة الواضحة ، نستبعد فكرة الارتباط بهذه الشحنة العاطفية ، لا أجد مانعاً من هذا . ولكن مع ملاحظة شيء أن لفظ دين أعم من لفظ إسلام . إذ أنه في الفكر الاجتماعي عامة يميل الفكر الاجتماعي الغربي ، صاحب السيادة ، إلى أن يعتبر خصائص المسيحية هي الخصائص العامة للدين ، أي هي بالذات خصائص الموقف الديني والفكر الديني . هكذا فإن مناقشة مسألة العلمانية والدين عبر خصائص المسيحية ،تأتى مختلفة عن مناقشة العلمانية والدين عبر خصائص الإسلام . ولذلك لابد أن يكون واضحاً في ذهننا عندما نتكلم عن مفاضلة أو عن علاقة أو عن صراع أو عن جدل وحوار بين العلمانية وبين الدين ، أن يكون واضحاً في ذهننا أن الدين هنا متمثل بالخصائص الإسلامية وليس بالخصائص الغربية أو الخصائص المسيحية . ذلك أنه يخيل لى أن من يتكلم عن الإسلام أحساناً يتكلم عنه وفي ذهنه المسيحية ، فما بالك إذا استخدمنا كلمة الدين دون كلمة إسلام . إن أحد الحجج الرئيسية للموقف الإسلامي في مواجهة العلمانية يشعلق بخصائص الإسلام خاصة في هذا الأمر ، وليس بالخصائص الدينية عامة ولا بالخصائص المسيحية . هذا بالنسبة للنقطة الأولى ،

النقطة الثانية: أتصور أنه من المكن أن نتلمس طريقنا. للمناقشة من خلال قضايا معينة ، كقضية المسألة الوطنية والمواجهة التاريخية بين بلادنا وبين الغرب ، التحدى الإساسى الذى نواجهه فى المرحلة التاريخية التى نحياها الآن ، النهضة الاجتماعية فى ما تمليه هذه الأوضاع الوطنية ،مسألة الوحدة السياسية على نطاق مجتمعنا العربى أو الإسلامى ، مسألة الوحدة بدل التفتت ، مسألة التضامن بدل التفسخ ، بناء المؤسسات السياسية والاجتماعية . . .

يعنى كل هذا ، أن نرى دور كل من العلمانية والدينية بمعناها الإسلامي في هذه القضايا . أما بالنسبة لما قاله الدكتور علَيِّ حول تساؤله من أين يبدأ التاريخ ، عندما يبدأ التاريخ بحدث معين أو مرحلة معينة نكون قد اخترنا من قبل تحديداً لخصائص معينة لهذه المرحلة ، أتصور أننا حتى زمن قريب لم نكن نختلف على أن التاريخ المعاصر يبدأ منذ القرن التاسع عشر ، وأتصور أننا نستطيع أن نتفق بشكل ما على أن هناك مرحلة جديدة تشملنا جميعاً وتؤثر فينا ولها خصائص متميزة ، بدأت منذ بداية القرن التاسع عشر ، أو من نهاية القرن الثامن عشر . ويخيل إلىُّ أننا متفقون إلى حد كبير على تحديد خصائص هذه المرحلة المتميزة عما قبلها . ولكن لا نستطيع أن نعتبر أن هذه الخصائص تميز هذه المرحلة خاصة عن الحروب الصليبية ، لا أتصور أن بداية للتاريخ المعاصر من نهاية القرن الثامن عشر وبداية القرن التاسع عشر هو تحديد متعسف من ناحية الأوضاع التاريخية والخصائص التي نعيش فيها ، هذا ما كنت أود قوله .

## فهمی هویدی:

النقطة التي أثارها الدكتور سعد تعكس في الحقيقة قضية لغة الحوار وتعريف المصطلحات عند الأطراف المختلفة . وهذه قضية بالغة الأهمية في أي حوار ، لأنه أحياناً نستخدم المصطلحات فتلقى في ذهن كل طرف معنى مغايرا لهذا المصطلح أو ذاك . وبالتالى فإنني موافق فعلاً على أن إطلاق المصطلح على جملته هكذا ليس كافياً في تعريف أي موضوع . يعني ليس كافياً أن يقال أن أحداً ما هو إسلامي ، وآخر هو علماني ، لابد أن يقال : كيف هو إسلامي ، وكيف هو علماني . ذلك أنه يمكن عبر هذا السؤال أن غد إسلامياً مدنياً . . . . .

والحقيقة أننا ونحن جالسون - والمفترض أننا جالسون في مجلس علم - متأثرون بالفوضى الفكرية ومناخات الشغب الحاصلة في المنابر الإعلامية العامة حيث تنتهك مصطلحات كبيرة ويجرى تأويلها . بينما لو نزعنا من وعينا ما هو حاصل في المنابر العامة ، وبالذات المنابر الإعلامية ، من صخب وجدل وشغب على مثل هذه الأفكار ، فلربما يختصر علينا مساحة كبيرة وعلماني ، وكذلك ديني ومدني لا يكفى ، لكن لنتعامل مع الموقف بوصفه وليس باللافتة الموضوعة حوله . كلنا إسلاميون أو من يختار لنفسه لافتة الإسلام أو التزام الإسلام . ربما لبعضنا تصور مختلف لهذه اللافتة - وبالتالي فإنني أود القول أنه في

موضوع المصطلح قد يطول بنا الجدل ولا نصل إلى نتيجة ، لأن الصياغات كلها محملة بمعان بعضنا يقبلها وبعضنا الآخر يرفضها وهكذا فلا بديل عن استخدام المصطلح بتعريف الملحق . كأن نقول : هذا إسلامي له موقف كذا ، وهذا علماني له موقف كذا . . . وكما قلنا ، إذا كان الإسلاميون درجات فالعلمانيون هم أيضاً درجات . فعلى سبيل المثال ، أنا استخدمت في مرات عديدة ، تعبير التطرف العلماني على أساس أن هناك تطرفاً علمانياً كالتطرف الإسلامي . كيف؟ هذه المسائل تتضمن تفاصيل والخلاصة أننا لن نصل إلى حل في هذا إلا بحديث موضوعي عن المواقف ، وليس عن اللافتات .

فى النقطة الثانية: فى موضوع «الوافد والموروث» والتى أثارها الدكتور على أرى أن هذا التعبير يظلم الموقف الإسلامى ظلما بيناً وفيما نعلم أو أعرف أنا ، أن الموقف الإسلامى لم يتعامل مع الفكر أو التجارب الأخرى بمنطق الوافد والموروث. لقد تعامل مع التجارب والأفكار بمنطق الصالح والفاسد، ومعيار الصالح والفاسد هو معيار مختلف تماما عن صيغة الوافد والموروث، لأنه يعنى انك منفتح على الأفكار والتجارب الأخرى فتنتقى ما تراه مصلحة و تتجنب ما تراه مفسدة. صحيح أننا تجادلنا كثيراً فى السنوات الماضية عن الوافد والموروث والأصالة والمعاصرة وعن العديد من أمثال هذه الثنائيات ، ولكن لا أظن أنها تعبر تعبيراً صالحاً عن الموقف الإسلامى أو التصور الإسلامى الصحيح .

النقطة الثالثة: أنا أخشى أننا ونحن نفسح صدورنا للحوار ، أن نُسْتدرج إلى قضايا فرعية كثيرة ، وأرجو على الأقل من الناحية التنظيمية ـ وليس في هذا افتئاتاً على حق الأخ فاضل مدير هذه الجلسة . أن نحدد الموضوعات لأن موضوع ندوتنا موضوع طويل ، ويمكن أن نقضي فيه ساعات وأيام وبالتالي لنختر موضوعاً محدداً ، أو موضوعين أو ثلاثة ، نتبادل حولها الرأى . لأنه يخيل إلى أننا لو تجاوزنا مشكلة الحوار فلسوف نكتشف في نهاية الأمر أن المسافات ليست هي بالجدية ولا بالعمق ولا بالتناقض الذي يبدو للوهلة الأولى ، عند إلقاء المصطلح . إذا تكلمنا أيضاً ببعض التعسف في استخدام المصطلح ، إذا تكلمنا عن علماني معتدل مع إسلامي مستنير ، سوف نجد أن المسألة ليست سوى خطوة لا تفرق كثيراً . المشكلة أننا بحاجة لأن نحدد ضوابط اللغة ونفهم عمن نتكلم وماذا نتكلم ، وأن نحدد موضوعنا أو موضوعاتنا حتى لا نُسْتدرج لمسائل قد تطول بنا وقد لا نصل معها إلى نتيجة .

# فاضل رسول:

شكراً ، أستاذ فهمى . أقترح أن نكمل دورة تقديم وجهة النظر في مدخلنا إلى الموضوع حول الكلام الذي أثير . ثم نحدد النقاش على مسألة أو مسألتين .

# الماليخن التحق التحق

الحقيقة أن الموضوع التعريفي استوفى إلى حد كبير القضية التي أثارها الأخ فهمي ، وقبله الأخ طارق هي قضية : أي الموضوعات ينبغي أن تعالج؟ فالذين يدعون إلى موقف فكرى أو حضاري أو حركي في بلدنا أو البلدان المماثلة لبلدنا ، منطلقين من موقف اعتقادي يصنفون كدينيين أو إسلاميين مع اختلاف الدرجات، والذين يدعون إلى موقف فكرى وحضارى وحركى منطلقين من موقف يحرصون على تسميته أنه عقلاني - على افتراض أنه مضاد أو مناقض لموقف غيبي أو ديني ـ يصنفون تصنيفاً أخر . الهدف الذي يسعى إليه هؤلاء وأولئك لم يجر تحديده على بساط البحث أبداً . الذي يحصل إبراز التناقضات بين الفرق وإظهار المواقف الحادة جداً بين هذا وذاك الذي يؤرق الناسي المشتغلين بهمِّ الأمة فعالاً هو السؤال: إلى متى يظل هذا التفرق قائداً لأفكار الناس ولأعمالهم ،ومانعاً لهم من الدخول لمعالجة المشاكل الحقيقية للمجتمع؟ يعني أنه إذا اشتغلنا بقضايا الأصالة والمعاصرة والوافد والموروث والتراث والتجديد والعلمانية والإسلام إلخ . . . لن نصل إلى شيء ، لأننا بالفعل منذ سنوات ونحن مشغولون بهذا ولم نصل إلى شيء . نحن نقترب على مستوى الصداقة ، ونبتعد على مستوى الفائدة المرجوة لأمتنا وشعبنا وبناتنا وأبنائنا اللشكلة الأساسية في نظري تكمن فيما يظنه كل طرف بالآخر ، فالذين

ينطلقون من موقف ديني إسلامي على وجه الخصوص يظنون أن كل من لا ينطلق من موقفهم هو عدو للدين ، وبالتالي فهو مستبعد من إطار العملية الإصلاحية التي ينبغي أن تجرى في الجتمع، والذين ينطلقون من موقف يسمونه عقلاني ، ونحن نسميه علماني ، ينطلقون أيضاً من أساسية أو مسلّمة ، أن كل من ينطلق من موقف اعتقادي هو متخلف وفاقد القدرة على العطاء ومرتد إلى الماضي . وبالتالي فالتفاهم معه سيكون تفاهماً بين طرشان ، أو حواراً بين خرسان . فلا يستطيع أحد وفقاً لذلك أن يصل إلى نتيجة . مايستطيع هذا النوع من الخوار أن يقدمه للناس إذا قرأوه أو إذا سمعوه ، أو إذا تأثروا به على أي نحو هو إثبات بطلان هاتين المسلّمتين ، بطلان أن الدّين ينطلقون من موقف علماني أو عقلاني هم أعداء للدين ، أو أعداء للتراث والحقيقة التاريخية ، أيَّا كانت نقطة البدء ، لأن الذي قيل عن البدء من الحروب الصليبية يمكن أن يقال عن البدء من انتصارات المسلمين على الفرس والروم . فالذي ستجده بعد الحروب الصليبية من أخذ من الغير هو نقسه أضعاف مضاعفة عما ستجده بعد الانتصار على الروم والفرس من الأخذ منهم . فالقضية ليست قضية من أين نأخذ ولكن ماذا نأخذ؟ وهذا لا يحدده موقف فكري مجرد ولكن يحدده موقف فكري وتحدده حاجة واقعية : اقتصادية واجتماعية وتنموية .

فالمشغولون بتقدم هذه الأمة من أى موقع فكرى كان يجب أن يضعوا في اعتبارهم أن الحاجة الاجتماعية والاقتصادية ستكون غالبة ـ في الواقع العملي ـ على كل النظريات والأفكار . ويستحيل أن يتحقق الاستقلال الفكرى بمعناه الصحيح . ونحن راسفون في أغلال تبعية اقتصادية وسياسية وعسكرية . لذلك فإن نقطة البدء عندى ليست تفضيل موقف فكرى معين على موقف أخر تفضيلاً نظرياً مجرداً ، ولكن التفضيل مرهون دائماً ومبنى أساساً على مدى الجمع بين الموقف الفكرى والعمل الجماد اجتماعياً واقتصادياً ـ بوجه خاص ـ لتحقيق التنمية الذاتية الشاملة التي تمكننا من تحقيق الاستقلال الحقيقي في الجالات كافة وأولها ـ عندئذ ـ المجال الفكرى .

### على الدين هلال:

# بــــــــمانتهارتهن ارتحيم

أود توضيحاً: لماذا ذكرت هذا المثل والمسألة ليست اعتباطية ، القضية أن هناك وجهة نظر تربط كل المشاكل وكل الأمراض بما حدث مع القرن التاسع عشر والهيمنة الاستعمارية ، بينما الحقيقة أن بعض هذه المشاكل والأمراض بدأت قبل ذلك ، وأن قدرات التجديد والإبداع توقفت في المجتمع قبل ذلك ، وجاء الاستعمار الأوربي ليُعَقَد المشكلة . لذلك تصورت أن نبدأ تحليلاتنا ونظراتنا من لحظة انتصار للمجتمع لكي نرى ماذا حدث له ؟ .

# محمد العوا:

مع تقديري لما قصدته . لكن لا أظن مع هذا أننا سوف نتفق على أن الغالبية من التيار الإسلامي ـ مع تجاوز التسميات ـ تبني أيديولوجيات في الإصلاح وفي مخاطبة مشكلات الناس من هذه النقطة بالذات . فالكثير من هذا التيار يرون في بناء أيديولوجياتهم أنه لو لم يكن التحلل قد وقع من قبل ، لما استطاع نابليون أن يأتي ولما استطاع الإنجليز أنّ يأتوا . فبعضهم يرى أن التحلل قد بدأ بعد ٣٠سنة من وفاة الرسول ﷺ وبعد انهيار الدولة الراشدية وقيام الدولة الأموية . . وآخرون يرجعون عملية التحلل إلى ما بعد الدولة العباسية وسقوط الأندلس . . إلخ . . هناك محطات كثيرة في التاريخ وكل واحد يأخذها كنقطة بداية في الانهيار والتحلل اللذين أصابا انجتمعات الإسلامية والواقع أنه حتى في حال حل هذه المشكلة يا دكتور عليَّ ، فبلا يقودنا هذا إلى أن نتفق على مجريات الأمور لأن مجريات الأمور التي نود الاتفاق عليها هي مجريات المستقبل مجريات الغد . نحن مهما اختلفنا على الماضي ، فهذا لن يحل لنا مشكلة الحاضر ولا مشكلة المستقبل . فالذي ينبغي أن يتفق عليه الناس أو يتناقش فيه الناس هو ماذا سيفعلون غدا . لأن ما حصل بنا وبإسلامنا في الماضي أصبح من التاريخ ، صحيح أن له قيمة ، ولكنها قيمة أكاديمية أكثر منها عملية . إن ما يشغلني هو ماذا نفعل اليوم وماذا ينبغي أن نطلب من الناس أن يفعلوا غداً . فإذا استطاع كل الأطراف أن يتوجه إلى هذه النقاط المستقبلية ، فالخلاف الفكرى سوف يُوظف لمصلحة المشروع النهضوي والحضاري ، والخلاف العقائدي سيستخدم لاستثمار التجربة القادمة . لكن إذا ظلت كل الفرق متمحورة حول خطأ فرقة من الفرق في نقطة تاريخية معينة أو فساد استدلالها على مقولة معينة ، لن نتقدم إلى الأمام أبداً . ومثل هذا الحوار لا قيمة له إذا لم يقدنا خطوة واحدة إلى الأمام وحتى السبعة أو الشمانية الجالسين على هذه المائدة إذا لم يتناولوا بالبحث نقطة مستقبلية في العمل وليس في الكلام والتنظير والتأجيل ، فإنهم لن يصلوا إلى نتيجة . ومن هنا أعتقد أننا يجب أن نتوجه فعلا إلى ما طالب به الأستاذ فهمي هويدي : أي تحديد عم تتكلم ، ولماذا نتكلم عنه من الناحية الفكرية والعملية معاً ،اليوم وغداً ، وليس في السنوات الماضية أو القرون الماضية ، هذا ما أحب قوله الآن .

#### محجوب عمر:

طبعاً أناحظي سعيد أن أتكلم بعد كل الكوكبة التي سبقتني . السؤال الذي أثاره الدكتور على والذي تكلم فيه الإخوان ، هو سؤال يشغل بالى منذ اللحظة التي قال فيها الدكتور فاضل ، إننا نود الكلام عن الإسلاميين والعلمانيين . فهؤلاء جميعاً مسميين ، نحن البشر الذين استنبطناهم أوجيلنا على الأقل الذي أوجد تسمياتهم . لقد فكرت هل في التاريخ ، قبل أن تنهار بلادنا ونتغرب مجموعة سمت نفسها إسلامية؟ لنفترض أن مجموعة كهذه قامت تجاهد ضد السلطان أو الوالي أو الحاكم ألا يحمل هذا التعبير نفسه شبهة تكفير الآخرين؟ . ومن ناحية ثانية العلمانية هي كلمة غير عربية أبداً ، وقد استخدمت بشكل ضيق بين النخبة كما استخدم غيرها من الكلمات المستوردة دون النظر إلى ظروف نشأة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الكلمة الأصلية . وهي على أي حال ترجمة لكلمة الأصلية . وهي على أي على أ

قاماً كما ترجمت كلمة Socialism بأنها اشتراكية وكلمة Culture بأنها ثقافة أي ، نحن الذين نحتنا الاسم وها نحن نخوض معارك حوله . وفي الحقيقة أن الضجة المثارة حول هذه الكلمة سببها انتقاء الإسلاميين لأصحابها وإصرار بعض المثقفين المصريين وهذا أمر غريب ، على توصيف أنفسهم بها وكلا الموقفين نابع من الضد ، أي أنه عند نهاية أحد المسمين ينتهي الآخر ، وإن كان اسم الإسلاميين بالطبع ملتصق بحضارتنا ونابع منها ويحمل قيمة إيجابية هي التمسك بالتراث وبالهوية الذاتية بينما اسم العلمانية يعني التبرؤ من هذ الهوية . إن العلمانية ككلمة موجودة في مصر ولكنها قاصرة على الإخوة الأقباط إذيتم التمييز بينهم على أساس هذا كهنوتي وهذا علماني ، أي أن الأول قد حصل على هذه الصفة من مرتبة أعلى في الهيكلية الكنسية ، أما الثاني فليس من رجال الدين بل من الرعية . على ذلك فإن معركة إسلامي وعلماني هي معركة فرضها الربط الذي يصر عليه بعض المثقفين المصريين بين كلمة علماني هذه وبين رفض التيار الإسلامي . والغريب أن كل من يدافع عن هذه الكلمة يبدأ بقوله : أنا علماني ولكن ليس بالمعنى الغربي للكلمة . لماذا إذا التمسك بها ؟ .

## فاضل رسول:

موجهاً الكلام إلى مهدى الحافظ:

تفضل إذا كان لديك وجهة نظر أو تعليق على الموضوع ، ثم نبدأ بتحديد موضوع أو موضوعين لتتم مناقشتهما ،

# مهدى الحافظ:

أعتذر أولاً عن التأخير بسبب اشتراكى فى ندوة أخرى . وكان يصعب على ترك القاعة وهى على وشك الانتهاء ، لأنه كان يجرى تلخيص للأفكار وكان على ثمة مهمة فى الجلسة . وكنت قد أخبرت الأخ فاضل بهذا الأمر .

أولاً: إنها فرصة سعيدة أن ألتقى بمجموعة من الأصدقاء والإخوان الذين سبق وقرأت لهم الكثير والتقيت بهم وهذه الفرصة لا شك أنها ثمينة ، لأننا نتبادل الرأى حول هذا الموضوع الهام وفي تقديري أن تركيز موضوع النقاش على تقسيم التيارات والفئات مجموعتين علمانية وإسلامية ، كما ذكر الإخوان ، لا يؤدي إلى نتيجة لسبب بسيط أنه ما إن نثبت بأن هناك إسلاميين وغير إسلاميين ، فمعنى ذلك أننا نشير بإصبع الاتهام لبعض المسلمين العلمانيين بأنهم غير إسلاميين ، وفي الوقت نفسه ، تخلق بهذا ، نوعاً من التضاد والتباعد ما بين هذه الفئات على أساس غير الأساس المنشود الذي هو التوجه لمشروع حضاري جديد ،

وفى الحقيقة ، لقد ذكر شىء طيب جداً حول هذه المسألة : الأرضية المشتركة ، أو لغة الحوار أو ربما أسميها إدارة العلاقات بين التيارات والقوى ، فالأرضية المشتركة تنحصر بكل تأكيد فى الحرص المشترك والرغبة فى العمل المشترك من أجل تجاوز التخلف وإقامة النهضة . وعند ذاك مطلوب أن نحدد ما هى أهداف ومهمات هذه النهضة ، وأعتقد أن مجال الاجتهاد هنا واسع جداً وعكن أن يؤدى إلى نقاش مثمر وجيد . والنقطة الثانية: قضية إدارة العلاقات أو الحوار بين التيارات أو القوى الختلفة ، وهذه مشكلة الآن . يجب ألا ينظر لها على أنها مسألة مفتعلة . أعتقد أن بعض الإخوان شارك عام ١٩٨٣ في ندوة عقدت في قبرص ودارت حول الديمقراطية في العالم العربي ، وقد أجمع الحاضرون في تلك الندوة على أهمية التعاقد الديمقراطي بين كل التيارات والأحزاب ، بهدف الاعتراف المتبادل وإعطاء الحرية للجميع للتعبير عن وجهة نظرهم ، أعتقد أن هذه الصيغة لو جرى المتمادها اعتماداً حقيقياً وصادقاً ، لتجنبنا الكثير من متاعب الصراع في المستقبل ، لأنه بكل تأكيد سيستمر الصراع . وهذا طبيعي ، طالما توجد برامج وأراء مختلفة ، الصراع قانون الحياة ، ولكن يجب أن يتم تنظيم لهذا الصواع على أساس الاعتراف ولكن يجب أن يتم تنظيم لهذا الصواع على أساس الاعتراف

وأما بالنسبة للأرضية المشتركة ، فكما ذكرت منذ قليل ، أن نقطة البدء تبدأ أولاً بوصف الواقع ، ثانياً بتحديد المهمات ، وثالثاً بتعيين أسلوب التعامل . وفي تقديري ، لو جرى الاتفاق على هذا فلسوف يكون خير مدخل لندوة من هذا القبيل . شكراً .

# فهمی هویدی:

كلمة واحدة ، الحقيقة للتاريخ : لابد أن نسجل أن مسألة استخدام الإسلاميين بمفهوم النفى وليس بمفهوم التخصيص على الصعيد العملى ، ليست قائمة في الساحة الإسلامية ، إلا لدى تجمع واحد ـ وإذا شئنا أن نحدد ـ فهي جماعة التكفير والهجرة

التي اعتبرت نفسها جماعة المسلمين ، واعتبرت أن من خرج على هذه الجماعة هو خارج على جماعة المسلمين . أما كافة الفصائل المنتمية إلى ما قد نسميه بالتيار الإسلامي والعاملة على الساحة الإسلامية ، لم تستخدم لفظ إسلامي بالمعنى الذي ينفي الأخر ويخرجه من عقيدته ، بل إنها استخدمت المطلح للتخصيص وليس للنفي . فأنا أخشى أن يكون إلحاحنا على هاجس النفي متأثراً أيضاً بالمناخ الإعلامي أو بالهرج الإعلامي حيث كان الذي يحاول أن يشهِّر بالتيار الإسلامي ، يلجأ إلى القول :أنتم إسلاميون ومعنى هذا أننا نحن غير إسلاميين . هذا غير صحيح . في الحقيقة وفي الممارسات العملية وفي أدبيات الجماعات الإسلامية ، أن النظرة الغالبة والتي تمثل ٩٠٪ من المجموع ، لم تستخدم المصطلح للنفي على الإطلاق ، إلا في الحالة التي ذكرتها والتي اعتبرت الأخرين خارجين ، بما فيهم الإسلاميين . وهذا الفصيل اتحسر دوره وحجمه في الواقع الاجتماعي والفكري في مصر . والخلاصة أنه في واقع الحركة الإسلامية هناك تسليم بأن الإسلامي هو ما تفضل به الأخ الدكتور محمد عمارة بوصفه أنه المشغول بالهمّ الإسلامي العام ، والأخرون مسلمون ، لهم عقيدتهم وليسوا خارجين عن الملة كما يخطر للبعض في الحوار -

# سعد الدين إبراهيم:

طبعاً لا أريد أن أستغرق في هذه النقطة الأولى ، ولو أن الاستغراق فيها فتح على العديد من الموضوعات التي ستمثل

الجسم الرئيسي في هذه الندوة فلقد أثيرت في معرض الحديث عن التسميات والمصطلحات والتعاريف قضايا المضامين . ولذلك أضيف إضافة قبل أن ندخل في الموضوع أو الموضوعين اللذين يمثلان الأرضية المشتركة بين مختلف التيارات والفرق . دعنا نتسى الأن تسمية المشكلة في استخدام إسلامي وعلماني : الإسلامي لا يمانع في هذه التسمية ، أما من يوصف بالعلماني ، فهو لا يقبل بهذه التسمية ، ولذلك يبدأ الحوار . إنَّ فريقاً يفرض من حيث يقصد أو لا يقصد تسمية على الآخر . الآخر لا يوافق عليها . ليست هذه مسمياته هو . صحيح كما قال الأخ محجوب ، هناك بعض من يعترف ويعتز ويفخر أنه علماني ، إنما كثير من يصنفون كعلمانيين لا يقبلون هذه التسمية لأنفسهم لاعتبارات عديدة لن أدخل فيها ، ومنها الإيحاءات سواء المصرِّح بها كما في حالة التكفير والهجرة ، أو الملمَّح بها كما في حالة بعض الأصدقاء الكتاب، كالأخ عادل حسين ـ وبدون قصد الإساءة لشخصه ـ عندما يقول « الإسلاميون والدنيويون» . فمعنى هذا أن كل دنيوي ليس إسلامياً ، قد لا يقصد هذا وإنما إيحاء . . .

### فاضل رسول:

كذلك هذا يوحى بأن الإسلامي غير دنيوى ، يعنى أنه خارج الأرض وخارج العالم .

## سعد الدين إبراهيم:

ما أودُّ قوله : إذا كان الإسلاميون يقبلون هذه التسمية فيما

يتعلق بهم ، فلا ينبغى أن تفرض تسمية العلمانيين على الآخر . وهذا يعنى أنه من أضعف الإيمان أن نترك الآخر يختار تسميته بنفسه .

لقد اقترحت ديني - مدنى في المجتمع الإسلامي ، ديني - مدنى بين المسلمين . يجب أن نكون منصفين لمن يودون أن يطلقوا على أنفسهم مسلمين . إذا كانت هذه التسمية هي التي يريدونها ويعتزون بها ، فليس من حق أصحاب التيارات الأخرى أن ينكروا عليهم هذا إلا بالقدر المضاد أو ما يطلقه الدين الإسلامي على غيره . يعني هنا أنها محاولة للإنصاف في إطلاق التسميات . وهناند حل في التعريف ، كل هذا في المصطلحات ، ومع ذلك فقد دخلنا في عدد من الموضوعات ، ولا أريد الاستغراق في هذا أكثر من دنك . فأنا أتفق مع كل الإخوان الذين دعونا لنتحدث عن الحاضر والمستقبل ، أنا أوافق على كل ما طرح ، لأن هناك أكثر من قضية : قضية نحن والخارج ، الاقتحام أو الاختراق أو الهيمنة أو الغزو ، قضية النهضة ، كيف ندفع التخلف كيف نستعد مجابهة القرن الواحد والعشرين ، قضية العدالة . . .

إن الدخول في كل هذه القضايا سيكشف عن نقاط الجمع . فأنا وجدت في بعض البحوث والدراسات والاجتهادات أن طبيعة الهموم وما يقترح لهذه الهموم من حلول لا يختلف كثيراً بين التيارات .بل وجدت أحياناً اقتراباً وتشابهاً بين بعض فصائل ما يسمى التيار الإسلامي وبعض فصائل ما يسمى التيار المدنى أو العلماني أكثر من

التشابه بين فصيلين إسلاميين أو بين فصيلين مدنيين ، هذا إذا ما دخلنا في جوهر الأمور . إنما يظل الخلاف في نقطة البدء النقطة المرجعية ، وفي هذه لابد أن نتفق على أن يسمى كل نفسه كما يريد . أيضاً لكل أن يحتار نقطة البدء ، فالماركسي يحتار نقطة البدء الاستغلال والعدالة ، بينما الليبرالي يختار نقطة البدء الديمقراطية ، والقومي يختار الوحدة إلخ ، . . هذه كلها نقاط بدء . إنما لا أحد من هؤلاء على الإطلاق ، كما لا أحد من الفصائل الإسلامية ، بالرغم من الاختلاف في تحديد نقطة البدء ، يهمل القضايا الأخرى . إنما هو في انطلاقه من نقطة البدء يحدد كيف سيدخل ويعالج كل هذه القضايا والأمور ،

### فاضل رسول:

يمكن أن تسمحوا لى أنا أيضاً بتعليق بسيط على هذه الدورة من المداخلات . أنا أقول رغم أهمية الاتفاق على موضوع أو موضوعين لتقاشنا ، يبقى أن هذا النقاش المدخلي كان ضرورياً لإرساء أساس للندوة .

برغم وجود مشاكل مشتركة مثل التنمية ، التعددية ، الديموقراطية ، مواجهة الخارج ، وغيرها ، فإنه لابد من الاعتراف بأن هناك مشكلة قائمة في المجتمع بسبب هذه التسميات نفسها ، وبسبب الانتماء والاصطفاف العلماني أو الإسلامي ، . هناك خلاف . فلو نظرنا إلى الكم الهائل من الكتابات الصحفية والكتب ، وإلى الحهد الذي يبذله زعماء الأحزاب والقوى

السياسية ، لرأينا أن جزءاً كبيراً منه منصبٌّ على هذه المسألة والسجال فيها . فالشروع بتحديد المفاهيم وإجلاء الغموض والبلبلة المرتبطة بهذه التسميات ، هو مدخل صحيح لهذه المسألة . وأعتقد أن ما قيل من تحفظات على هذه الكلمات والتوضيحات، تكفى أساساً للدخول في الموضوع ، وتكفى أيضاً كأساس للقبول بالاخر. باعتبارنا رغم وجود هذه التسميات ، أو الانتماءات ، نواجه مشاكل مشتركة في الجتمع ، وبأن هذا الحوار والعمل الثقافي القادم أيضاً ليس هدفه أن يلغي شيئاً اسمه ديني ودنيوي ، أو ديني ومدنى أو إسلامي وعلماني . ففي مجتمع متعدد يجب أن يكون فيه متسع لهذه التيارات والانتماءات والتسميات جميعها ولما هو أكثر منها ، وإلى ما هو أكثر تعدداً . لذلك يجب أن ينصبُّ جهدنا على إمكانية مواجهة المشاكل المشتركة كالتعددية والنظام السياسي ومشاكل العصر القائمة على تنوع منطلقاتنا الفكرية والمنهجية والمرجعية والمذهبية . أنا أقترح فقط . وكنت أود منذ البداية أن تبقى هذه الجلسة مفتوحة لاقتراحاتكم حول مواضيع النقاش . ولعله من المناسب أن نختار موضوع التعددية والقبول بالآخر وضمن أي إطار من التعايش ، وموضوع النظام السياسي باعتبار أن الموقف من النظام السياسي هو ربما أهم فيصل بين الإسلاميين والعلمانيين ، أو بين الدينيين والدنيويين أو المدنيين ـ (والحقيقة أنا انتقدت عادل من جهة أخرى ، فكلامه هذا يعني أن الإسلاميين يعيشون خارج الأرض ، يعني في عالم الغيب) . والخلاصة أني أقترح هنا من باب الاقتراح ، هذه المواضيع ،

إذا لم يكن هناك تعليقات أخرى حول الدورة الأولى من النقاشات .

### على الدين هلال:

لا بأس أن نقضى وقتاً أطول قبل أن ندخل فى موضوع محدد . لأننا نناقش منهجية الأمر والبحث فيه . ووضع منهجية أو قواعد منهجية لأمر ما يضعك على الطريق الصحيح ، لأن أخشى ما أخشاه أنه عند انتقال الأمر إلى قضايا محددة ، ومن معرفتى بشخوص الحاضرين ، سوف نجد حجم الاتفاق كبيراً ، وقد نعطى القارئ بذلك انطباعا غير صحيح ، ومن ثم فأننى أريد أن نقف وقفة أطول أمام المنهج وأريد أن أسجل أمرين :

الأمر الأول: كواقعة تاريخية ، أن كلمة العلمانيين لا أحد يصف نفسه بها . وإغا تستخدمها التيارات الإسلامية عندما تريد هذه الأخيرة ازدراء وتحقير مخالفيها في الرأى فتسميهم بالعلمانيين . وفي رأيي أن هذه المسألة مهمة ويجب أن ننتبه لها . الاخرون يسمون أنفسهم مسميات أخرى . قوميين ، ليبراليين ، ديقراطيين ، اشتراكيين ، أو ناصريين . . . أنا لا أعرف تياراً سياسياً واحداً ، يسمى نفسه علمانياً ، وعندما نقرأ أدبيات ثورة ٢٣ يوليو لن نجد أن هذا التعبير مستخدم أو شائع .وعندما أقرأ الآن الأدبيات السياسية المتداولة ، سأجد من يسمون أنفسهم ، اشتراكيين ، ديقراطيين ، ليبراليين إلخ . . . تعبير العلمانية ورد بالطبع في يعض الكتابات هنا وهناك وكان يشار بها أساساً إلى مفهوم المساواة

والمواطنة . وأعتقد أن هذا يظهر أن تعبير العلمانية أطلقه أحد الفرقاء للازدراء . ومن هنا الدلالة السياسية لهذا التعبير ، فالتعبير هنا لا يؤدى معنى التخصيص لأنك تصف الأخرين بوصف لم يعطوه هم لأنفسهم . لذلك أتحفظ على استخدام التعبير .

الأمر الثاني : الذي أعتقد أنه يتوجب علينا أن نتوقف حياله ، سؤال ما هي جذور هذه الحساسية؟ وبالذات ما هي جذور التحوفات لدى من نطلق عليهم المدنيين أو العلمانيين . هم يخافون أمراً ما ، يخلق لديهم الوجل والخشية في التعامل . وأنا لا أريد التحدث عن أناس يناصبون الإسلام العداء سياسياً ، ولا عن أناس خرجوا عن مضمار العقل بل أتحدث عن أناس مسلمين مؤمنين لكن عندهم تخوفات فكرية وليس سياسية وحسب ، فبعض الأدبيات الفكرية المسماة إسلامية ، تقول ما يخيف ، فهي تزعم امتلاك الحقيقة المطلقة في الأمور الاجتماعية والاقتصادية والسياسية . فمثلاً في الصحف والمجلات الإسلامية نجد مقالات تقول إن ما تتضمنه هو الحقيقة الوحيدة ، ليس في أمور الإيمان ، بل في الأمور الاجتماعية والسياسية والاقتصادية . ثم ينسب ما يصل إليه من اجتهاد إلى الإسلام فيقول رأى الإسلام . والرأى الإسلامي، والموقف الإسلامي. الخ . . . فعندما يزعم أي تيار سياسي امتلاك الحقيقة المطلقة ، فإنما يكون قد وضع قدميه على طريق الاستبداد . وهذه سنة الله على الأرض ، سنة الكون . من يزعم امتلاك الحقيقة المطلقة في الأمور الاجتماعية والاقتصادية ،

لابد أنه سائر على الطريق الذى يقود إلى الاستبداد ، مهما تظاهر بغير ذلك . والسعى إلى الشمول ومحاولة الإحاطة بكل الأمور وحكم كل الأشياء فهذا يؤدى إلى الشمولية في السلوك والسلطة .

تعالوا إذاً نتفق على شيء . إن الهواجس موجودة . وأنا رأيي أن هذه المجموعة يمكن أن تكون مؤهلة لمناقشة هذه الهواجس وطرحها ، بحيث إننا إذا وجدنا حلولاً لهذه الأمور أو اقتربنا من حلها تصبح الأمور الأخرى محلولة . أنا عندى أيضاً هواجس أخرى أعبر عنها : أقول إنه من منطلق الاعتقاد والإيمان فإن هناك تخوفات حول موضوع الديموقراطية عندما يطرح أحد الناس رأيه على أنه الرأى الإسلامي . فعندما يتكلم أحدهم ويقول هذا رأيي الشخصي وأنا اجتهدت بعقلي ، فيمكن أن تواجهه وتناقشه ، وإنما حين يأتي شخص آخر ويزعم أن رأيه هو الرأى الإسلامي ، فكيف يمكن إن تختلف معه؟ هذا الهاجس الذي قد لا يعبر عنه الناس بنفس الدرجة من الوضوح ، نقلته كي يساهم في توضيح الأمر ، وشكراً .

# طارق البشرى:

هناك هوامش صغيرة بالنسبة لما سبق ، بالنسبة للوافد والموروث ، يعنى اختيار لفظين ليس لهما أي شحنة عاطفية : شيء ورث وشيء وفد . نتكلم عنهما هكذا حتى لا يوجد حساسيات ، ولا يقال إن هناك عارسة لضغط ما على أحد بالإرهاب الفكرى .

والحقيقة أنا أقف مع الأستاذ فهمي عندما قال بالألفاظ المنضبطة . لذلك أخشى أننا لو أبعدنا كلمة «علماني» ووضعنا

بدلاً عنها «مدنى» أنه بعد ثلاث أو أربع سنوات من الاستخدام يصبح هذا اللفظ الجديد متضمناً ذات الشحنة التي كانت للفظ العلماني لدى الفريقين ، لذلك سنجد أنفسنا نبحث مرة أخرى عن لفظ آخر أو ثالث . وهذا يفكرني بكلمة «مراجع» في الماركسية ، أي من كان يراجع الأسس من أجل الوصول إلى رأى جديد . فكلمة «مراجع» التي وضعت على أنها تنتقد الأصول في الماركسية أضحت تهمة شديدة جداً ، ينبغي التبرؤ منها - ويجد المراجع نفسه يبحث عن لفظ أخر ، على العموم لا مشكلة عندى في المصطلح .

الهامش الثانى الذى كنت أود وضعه يتعلق بما قاله الدكتور مهدى الحافظ فيما يتعلق بالاعتراف المتبادل ، وأنا أعتبره أمراً هاماً . إنما الاعتراف المتبادل يعنى أن نفكر وربما هذا هو هدف هذه الندوة ـ فى نزع فتبيل التنافى ، وتحديد مجالات التنافى بين الأفكار الختلفة ، وكيف يمكن أن نحصرها أو نضيقها أو ننزعها بالمرة . فإلى أى حد تعتبر العلمانية أو المدنية مختلفة مع الفكرة الدينية أو متفقة معها؟ إلى أى حد يمكن التوفيق دون المساس بالأصول؟ يعنى لابد أن نفكر بهذه النقطة لأنها سوف تطرح شئنا ذلك أم أبينا . وإذا لم نطرحها نحن سيطرحها غيرنا . إذا لابد أن تكون المسالة هي مسألة الاعتراف المتبادل حتى نصل إلى الهدف . وهذا يحتاج لأن نفكر : هل هناك مناطق متنافية بين الأفكار والمواقف أم لا . لأنه حيثما وجد التنافى فلابد من زحزحة

فكرة عنه ، أو أن نفكر في فك هذا التنافي بطريقة لا تزحزح أكبر كمية من أصول هذا الفكر إذاً أمكن ، لكن هذه النقطة يجب التفكير بها .

بالنسبة لما ذكره الأخ الدكتور على ، أن العلماني لا يقول عن نفسه أنه علماني ، إغا الإسلامي يقول عن نفسه إسلامي ويسمى الآخر علمانياً ، هذا الآخر يسمى نفسه اشتراكياً ، ليبرالياً أو . . . . هذا صحيح ، إغا الخلاف ليس في الاشتراكية وليس في الديمقراطية وليس في الليبرالية ، ليس في هذا الأمر أصلاً . الخلاف هو في الأصل المرجوع إليه : هل النظام الاجتماعي يصدر عن شرعية تتعلق بأصول دينية معينة ، أو تصدر وفقاً لمصلحة وضعية مستخلصة من التجرية البشرية البحتة فحسب؟ هذا هو الأصل المرجوع إليه . فعندما يقول الإسلامي للاشتراكي أنت علماني ، فإنما يقصد أن الخلاف ليس حول الاشتراكية ، الخلاف حول الأصل المرجوع إليه . ويمكن الإسلامية أن تقبل حلولاً كثيرة جِداً ، وقبلت حلولاً كثيرة جِداً ولها وجهات مختلفة وتقبل تنوعاً هائلأ فيما يتعلق بقضايا الديمقراطية وقضايا الاشتراكية وقضايا غيرها متعلقة بالبرامج والنظم السياسية والاجتماعية . إنما يظل الخلاف حاداً جداً فيما يتعلق بالأصل المرجوع إليه . أنا أرجع للأصل ، ما هو هذا الأصل؟ الأصل المرجوع إليه صرتبط أيضاً بالجماعة وبتكوين الجماعة وبالشعور بالانتماء لهذه الجماعة وبالاحتكام لشرعية تفيد قوة تماسك معينة في الجماعة ، وفي

تقديرى إذا كان الإسلامي يملك وسيلة إرهاب للعلماني فيما يتعلق بالفكر، فبالمقابل العلماني يملك هو الآخر أسلحته القتالية . نجد عند هذا الأخير مثالاً كلمة التخلف التي ترادف أحياناً لدى التقدمي استخدام التكفير الديني فكلمة التخلف معناها لديه أن هذا نتوء شاذ في التاريخ . وأظن أنه لا يوجد تنافي أكبر من هذا ، فهذا أخطر من التكفير ، لأنك تكفر واحداً موجوداً ، لكنك هنا تحكم عليه بالنفي الكامل وبعدم وجوده في المستقبل ، وبعدم شرعية وجوده في إطار المستقبل وفي إطار النهوض . هذا وجه من وجوه التنافي .

النقطة الثانية: إن المدنى أحياناً يتكلم بطريقة ، ويقول أنا مستعد للإسلام المستنير ، ويقصد بكلمة «مستنير» أنه فرض نفسه حكماً عليك ، بحيث إنه سوف يضع معيار استنارته وأنه يقدر أن يرفضنى أو لا يرفضنى بمعيار يتخذه هو ، وأنا لا أشاركه فيه ، لأنه هو الذى يصنع معيار الاستنارة أو التقدم . وهو راجع لأصل شرعية مختلفة عما أنا أرجع إليه . وهذه نقطة مهمة أيضاً يجب أن ننظر إليها مع بعضنا البعض ونتداولها كجزء من المشاكل التي حصلت خبلال الحوارات التي تحت في الشلاث أو الأربع سنوات الماضية . إن الاقتتال الفكرى الذي حصل في مصر خلال تلك الفترة كان جزء منه ناتجاً عن مثل هذه الأمور

النقطة الثالثة: هي عدم ضمان أن يأتي فريق من الناس ليفرض رأيه باسم أن هذا هو قول الإسلام، هذا عدم ضمان موجود وقائم، ولكن عندما أجعل هذا هو الأساس، يخيل إلى

أنني أعتسف الواقع الحالي إلى حد ما . فأنا أجد أن هناك قدراً كبيراً من الترابط المدنى ضد التصور الإسلامي ، هذا حدث في السنوات الأخيرة على وجه الدقة . أجد أيضاً أن هناك نوعاً من أنواع الطائفية الفكرية أو الطائفية المدنية (العلمانية) إذا أردت . وهذه الطائفية تجمع الختلفين فكرياً والمختلفين سياسياً واجتماعياً ، تجمعهم في إطار التصور المدني ضد الموقف الإسلامي . وقد يتحمل الطرف الأخر العيب نفسه . وهذا صدع كبير ، لابد أن نشدبر فيمه . إن هناك نوعاً من ملامح الصراع الطائفي في هذه المسائل . إن المفاضلة في المجتمع لا تقوم على أساس المواقف السياسية والاجتماعية ، وإنما تقوم على أساس تشقق رأسي ، يضم أهل فكر ضد أهل فكر آخر . والفكر العلماني لا نستطيع أن تبرؤه من هذا الأصر . أما التصور أن هناك احتمال استبداد للتيار الإسلامي عندما يقوي ، فأنا متصور أنه لم يحدث لأي من الفصائل السياسية مثلما حدث لهذا التيار من ضرب واضطهاد وتدمير خلال نصف القرن الأخير ، والحاصل أنني أضرب المضروب اليوم لأنني أخشى أن يستبد، هذا الذي يضرب ويضطهد إنما يقعل به هذا والضرب واقع عليه الآن الضارب يقول عن المضروب: إنه مستبد . . . . ا هل هذا منطقي؟! .

#### على الدين هلال:

موقفي لا يتعلق بالتيارات الإسلامية فقط ولكن إزاء أي تيار فكرى أو أيديولوجي يزعم لنفسه امتلاك الحقيقة المطلقة في الأمور الاجتماعية والسياسية ، فهذا الاعتقاد يفتح الطريق أمام الاستبداد وبالذات عندما يرتدي هذا الاعتقاد ثياب الشرعية الدينية فهذا يضع علاقة التيارات الدينية بالتيارات الأخرى في موقع الرفض والمصادرة .

## طارق البشرى:

أتفق معك تماماً ، إنك إذا قست بنفس معيارك ما يحدث اليوم ، إن الاتجاه المدنى يعتبر نفسه أنه ماسك للحقيقة وصائع لها ، وهو القابض على الحقيقة ويعامل الآخر على أنه مناف لها .

### على الدين هلال:

لكن ، ليس هناك تيار مدنى محتكر للحقيقة ، ليس هناك تيار مدنى واحد . إنما هناك تيارات مدنية مختلفة ومتنوعة . لكن ما أود قوله إن الليبرالي لا يدعى أنه يحتكر الحقيقة .

## مهدى الحافظ:

ليس غرضى الدفاع عن الماركسية . لكن في الحقيقة الماركسية الآن ألوان ومدارس وتيارات ومن الصعب الآن اعتبار الماركسية مذهباً شمولياً . ذلك أن ما يجرى الآن في العالم الاشتراكي : المجو بولندا . . . يؤكد ذلك ، فالحزب الشيوعي في السلطة يعلن عن استعداده لمجيء قوى أخرى من خلال الانتخابات ، وأقول هذا ليس للدفاع عنهم ولكن هذه إشارة إلى وجود تطور . لقد أحببت أن أشير إلى هذه النقطة ، لأنه لا يمكن اعتبار الماركسية مذهباً

شمولياً بمقدار ما تعتبر التجربة الاشتراكية فى البلدان الأوربية الشرقية ومناطق أخرى من العالم أنظمة شمولية ، ذلك أنه باسم الماركسية أقيمت أنظمة شمولية . وللأمانة العلمية يقتضى التفريق .

النقطة الثانية: موضوع المرجعية التي تفضلت بها ، مرجعية شرعية للنظام أو الحكم . إذا كان التيار الديني يعتبر الدين الإسلامي مرجعاً للشرعية . عند ذلك تصبح المسألة موضوعاً آخر . لأنه عندها يجب تقسيم المجتمع إلى معسكرين علماني وإسلامي . أما إذا أصبح مرجع الشرعية أو مصدرها هو الرأي العام ، فالمسألة تأخذ حينها منحي آخر . عند ذاك لا يمكن الحديث عما يسمى أرضية مشتركة وعن إمكانية تعاون التيارات والاعتراف المتبادل والتصدي لمسائل النهضة إلخ . . . . أنا في تقديري هذه مسألة جوهرية للغاية ، يعني يجب أن يجرى تجاوزها .

# طارق البشرى:

الحقيقة أنه من الصعب أن أنظم كلامي مع كل هذه المقاطعات الكثيرة ، الذي كنت أود قوله بالنسبة للدكتور على ، أننا عندما نتكلم عن الاشتراكية والديمقراطية فإنه لا يوجد من يدعى من داخلها وفي إطار علاقتها بعضها ببعض احتكار الحقيقة ، بالنسبة لهذا نعم ، نعم لأن هذا يتم داخل إطار فكر مدنى واحد ، ولا نسبى أن هذا كله فروع شجرة واحدة ، الشجرة الواحدة تعنى أن أصل الشرعية لديها مرتبط بالمصالح ، أي ما يدركه الناس من

صالح أحوالهم في الحياة الدنبوية بدون أى تدخل لشرعية إسلامية أو شرعية دينية في الأمر . كل هذا ناتج عن أصل شرعى واحد . هذا التنوع كله موجود في الشجرة الأخرى التي تصدر عن أصل شرعية إسلامية أو أصل شرعية دينية . الفروع موجودة في هذه الشجرة ولا أحداً من هذه الفروع يدعى امتلاك الحقيقة دون الآخر - لا أتصور أن الجهادي أو الشيخ الغزالي ، مع الاختلافات البينة في مواقفهم ، يعتبر نفسه مالكاً للحقيقة دون الآخر . والشيء نفسه يمكن قوله بالنسبة لسعيد النورسي في تركيا وابن إلياس في الهند ، حتى سيد قطب ، فلا أحد من هؤلاء ادعى أنه مالك للحقيقة وحده دون الآخر . إنها قروع من شجرة تحتكم لأصل شرعية واحد ، هناك إذا صح القول خريطة وضعية للنظام السياسي والاجتماعي ، وهناك خريطة أساسها مستمد من أصول شرعية منزلة . . .

أما بالنسبة للتقطة التي أثارها الأستاذ مهدى حول مرجعية التيار الإسلامي فهذا بالضبط ما يعيدنا إلى المسألة التي أشرت إليها وهي مسألة التنافي . علينا تحديد مساحة هذا التنافي ، لأنه شئنا أم أبينا ، فقد عينت بنفسك وجود هذا التنافي في كلمتك الأخيرة . فهناك مساحة للتنافي بين شرعية تصدر عن الأغلبية وشرعية تصدر عن الأقلية . وفي هذا الصدد أن مسألة الأغلبية والأقلية مسألة تنظيمية يقبلها التفكير الإسلامي والتفكير الديني عموماً ويأخذ منها جزءاً من شرعيته ، ولو نظرنا جيداً في التاريخ الإسلامي صنجد أنها كانت مطبقة إلى حدما في بعض

الفترات . إنما النظام الوضعى فليس جذره هو الأغلبية والأقلية ، وليس جذره الديمقراطية ، لأن هناك أسسا ومبادئ وأصولاً عامة يصدر عنها ، وهذا ما يسميه القانون الطبيعى وقواعد العدالة ، والتقدم وقوانينه . . هناك أصولاً عامة تجعل حتى الماركسى يعتبر لنفسه شرعية يطبقها على غيره رغم أقليته في مجتمعاتنا لأنه يصدر عن أسس فكرية يتصورها أنها الأسس السليمة . فهناك أصل مرجوع إليه ، وهذا ما كان يشير إليه الدكتور على ، وعلى المناقشة أن تجرى في إطاره وليس في إطار التنظيمات . . .

هناك أصول فكرية لكل تيار ينبغى تحديدها وتعيينها كي يمكن تحديد مساحة التنافي وحتى لا تختلط الأمور وحتى تبقى مصالح الأمة جميعها مرعية . هذا ما وددت قوله .

#### فاضل رسول:

شكراً أستاذ طارق ، والآن جاء دور الدكتور محمد عمارة ، وإذا كان لى فقط أن أوجز الملاحظات التي حصلت بصطلحات الشرعية المرجعية ، وإمكانية استناد التيار الإسلامي أو المسلمين في هذا العصر إلى مرجع مدنى ، إلى رأى عام ، إلى مرجع غير إلهي وغير مقدس؟ .

#### محمدعمارة:

حقيقة أنا بودى بعد هذه الجولة من الحديث حول المصطلحات والتخوفات بودى لو انتقلنا خطوة إلى الأمام . ولكن بعد إشارات إلى ملاحظات حول ما قيل : أنا لا زلت أفضل المصطلح الشائع حتى لو كان البعض يرى فيه خطأ . لأن الخطأ الشائع أصبح متعارفا عليه ، أصبح له دلالات ، ليست كلها سلبية ، خصوصاً أن البديل الذى اقترحه الدكتور سعد حول ديني ومدنى ، فيه إشكالات وملابسات ومحاذير كثيرة ، لأن كل الذين يعتقدون بأنفسهم إسلاميين حول هذه الطاولة يرون أن النظام الإسلامي هو نظام ديني ومدنى في الوقت نفسه ، وأن كلمة ديني في عرفنا نحن وفي الإطار الفكرى الإسلامي ، لا تعنى المصطلح الديني الكهنوتي في الغرب ، وأن كلمة مدنى في عرفنا نحن ليست ضد الدين كما هو حالها في المصطلحات الغربية ، فمصطلح ديني ومدنى أيضاً هو مصطلح مشكل ، علاوة على أنه غيسر شائع ، وبالتالى ، أنا أفضل مصطلح إسلامي وعلماني مع التحفظات أو بالشروح التي شرحناها .

وأنا أقول: إن أحد أهم أهداف هذا الحوار، وقبل الاتفاق، أن يفهم كل منا الآخر وبالتالى فإذا اتفقنا، ونحن مجموعة ولها أمثال ونظراء خارج هذه القاعة، على أن الإسلامي لا يرادف المسلم، وإنما هو الذي يحمل هموم مشروع وخيار حضارى، يريد أن يناضل من أجل وضعه في التطبيق. كما أن العلماني ليس خلافه في الأصول مع الإسلامي، الأن الحلف ليس في الأصول بين الإسلاميين والعلمانيين، وإنما هو خلاف حول نقاط، ونقاط محدودة في المشروع الحضارى، وبالتالى فإن فكرة «الضلال» و«التكفير» و«النفى من الأصول» ليست واردة في استخدام هذا المصطلح.

نقطة ثانية : وهي التي أثارها الدكتور علىٌ متخوفاً أن يأتي واحد من الإسلاميين فيقول: هذا رأى الإسلام، وينفى أن يكون للرأى الأخر علاقة بالإسلام، الأمر الذي يحمل شبهات من «التكفيـر» . . وتعليـقاً على هذا أشـيـر إلى أننى واحـد من هؤلاء . الكتَّابِ ، فقد ألفت العديد من الكتب التي تحمل العناوين التالية : الإسلام وقضايا العصر ، الإسلام والسلطة الدينية ، الإسلام وحقوق الإنسان ، . . . . وأقول رداً على هذا التخوف إن هذا الصطلح متعارف عليه ويعني : أن هذا رأيي في الإسلام ، وهذا تصوري في الإسلام ، لكن ليس هذا رأي الدين الإسلامي أو قول الله سبحانه وتعالى . وليس هذا هو حكم الله . إنَّ الرسول عِيْقَ نفسه كان يوصى أحد قادة الكتائب أو السرايا أو الغزوات فيقول له : إذا حاصرت أهل حصن فطلبوا منك أن تنزلهم على حكم الله أو حكم رسوله فأنزلهم على حكمك وحكم أصحابك ، لأنك لا تدرى أتصيب فيهم حكم الله أم لا ، يعنى أن الذي يقول : هذا حلال وذاك حرام ، هذا دين وذاك غير دين ، هي النصوص المقدسة الموحيي بها أما رأييي أنا عندما أقول الإسلام وحقوق الإنسان فيعني أن هذا تصوري واجتهادي أنا لرأي الإسلام ، وبالتالي لا خوف من أي أحد يستخدم هذا المصطلح . . . وخصوصاً أن كل القضايا المطروحة التي نناقشها هي قضايا مشروع حضاري ، قضايا دولة ، قضايا تنمية اقتصادية وسياسية واجتماعية وعمرانية ، وهي من الفروع في مصطلح الإسلاميين ، وليست من الأصول ، ونحن تتحدث وفي ذهننا أن كل شؤون الدولة التي هي موضوع حوار

وخلاف بين الإسلاميين والعلمانيين هي فروع ، هذه الأمور اعتبرها الإسلاميون منذ الغزالي أنها ليست من مهمات الاعتقاد ولا من أصوله ، فلا تكفير فيها ، والأن نحن نناقش في مشروع حضاري ، أى في تفاصيل وليس في الأسس والأصول التي يجوز فيها التكفير ولاخوف من أن أقول هذا رأى الإسلام ، لأن معناها هذا رأي أنا في أمور فرعية وليس في أمور اعتقادية . . . وإذا كان هذا رأي أنا في أمور فرعية وليس في أمور اعتقادية . . . وإذا كان هذا يكون خطوة في المناقبة إلى الأمام . النقطة التي أثارها الأخ يكون خطوة في المناقبة إلى الأمام . النقطة التي أثارها الأخ الحافظ : هل المرجعية للإسلام؟ أم المرجعية للرأى العام؟ حسنا سأسلم معك أن المرجعية للرأى العام ، والرأى العام في هذه الأمة يريد المرجعية للإسلام ، إذاً حتى في الصيغة الديمقراطية سنصل إلى نفس النتيجة .

أما في موضوع احتكار الحقيقة . فهذه قضية مطروحة في الساحة . وأنا أرجو ألا نناقش كل ما في الساحة ولأن هذه المجموعة المتحلقة حول هذه الطاولة لا ترضي عن كثير عا في الساحة لدى مختلف الفرقاء عن يتحدثون كمحتكرين للحقيقة . ونحن نقول : ليس هذا بالموقف الصائب . وهذا لا يقدم القضية إلى الأمام . نحن نجتمع لنتحاور في أمور ليست من أصول الاعتقاد في نظر الإسلاميين ، ولنبحث عن نقاط اتفاق ، وكما قلت في الكلمة الأولى : إن الحل السحرى لمشكلاتنا أو مفتاح الحل ليس لدى قريق وحده . وإنما نريد أن نكتشف مختلف إسهامات الفرقاء في «الهم» الذي نعيشه ونريد أن نتخطاه ونخوج منه .

وهناك نقاط أخرى أود أن أشير إليها حول تعريف العلمانية . . العلمانية ليست هي الدهرية التي تحدث عنها جمال الدين الأفغاني . الدهرية تعنى المادية والإلحاد ، وبالتالي فإن الخلاف مع الدهريين أي الماديين هو خلاف في الأصول وليس خلافاً في الفروع .

ومن جانبي ، فإن الفكرة التي أريد أن أطرحها ، لنتقدم خطوة في هذا الحوار هي التالية :

نحن في مأزق ، إن الأمة في مأزق ، ليس فقط في مسائل التنمية الاقتصادية والاجتماعية والسياسية والحضارية والعمرانية ، وإنما أيضاً هي في مأزق فكرى . فعلى مستوى المرجعية ثمة تمزق تعانيه الأمة في عقلها . لقد أشرت إلى أنه قد فرضت علينا مؤثرات ، سواء منها ما هو موروث عن عصور تراجع حضاري أو ما هو واقد من الغرب . وفي موروثنا ما هو صحى وما هو مرضى ، فيه تخلف ، وفيه حضارة وفكر ومنابع جوهرية . حتى الذين يقولون إن الإسلام لم يحكم سوى سنوات قليلة بهدف التهوين من شأن الإسلام ، يمكن أن يرد عليهم بالتالي : إذا كان الإسلام قد حكم سنوات قليلة في عهد الخلافة الراشدة ، فإن هذه السنوات القليلة صنعت حضارة أضحت منارة عالمية وقامت فتوحات وتكونت أمة ودولة ، لقد تكون كل ما نفخر به في تاريخنا خلال السنوات القليلة . وبالمقابل ، حكمت العلمانية في بلادنا قرنين من الزمن ، ماذا وصلنا بهذا النموذج؟! .

الخلاصة ما أريد قوله: إنه في موروثنا أشياء طيبة جيدة وأشياء متخلفة . كما أن في الوافد الغربي أشياء لابد أن نسعى إليها وأن نستلهمها وأن نتمثلها ، كما أن فيه أشياء أخرى ضارة . يعنى ذلك أن في الموروث صالحاً وضاراً ، وفي الوافد صالح وضار أيضاً .

وفى تقديرى ، نحن إذاً ، فى مأزق مادى وفكرى فى مشروع النهضة الذى نريده . وعلى هذا الصعيد هناك نقطتان : علاقة الدين بالمشروع الحضارى الذى نريده ، دليل عمل النهضة ، هذه الأمة ، مكانة الدين الإسلامي على وجه التحديد ، لأن الإسلام يمثل ٩٦ ـ ٩٧ ٪ من هذه الأمة التي تبلغ مليارا ، أو أكثر من مليار من المسلمين ، وفيها ٢٥٠مليون عربى . وفي نطاق القومية العربية من المسلمين ، وفيها ٢٥٠مليون عربى . وفي نطاق القومية العربية المشروع أو ٩٥٪ منهم مسلمون . إذاً ما عبلاقة الإسلام بالمشروع الحضارى ؟ ما علاقة الوحى وعلوم الوحى بالمشروع الحضارى ، أي بالتمدن المدنى وبالإبداع الإنساني في هذا المشروع الحضارى ؟ وما علاقة مشروعنا الذاتي في النهضة بكل الوافد ، ليس فقط الغربي ، وإنما بكل إبداعات الحضارات الأخرى ؟ .

وهنا أريد أن أقدم تصوراً ، لأنه ، مرة أخرى ، أقول : إذا فهم كل منا الأخر ، فهذه خطوة طيبة في هذا الحوار ، حتى ولو لم نتفق تماماً على نقاط محددة . أنا أتصور أن علاقة الدين الإسلامي بإبداع الإنسان في الأمة هي علاقة من نوع خاص ، ليس لها نظير في الأنساق الفكرية الأخرى . وسأضرب بعض الأمثال : أنا إذا دخلت متحف الفن الإسلامي «بباب الخلق» ـ في القاهرة ـ سأجد

نفسسي أمام فنون أبدعها مسلم ، هذا الفن ليس وحياً إلهياً ، لكن أشعر أن فيه روح الدين ، روح الوحي ، روح الوضع الإلهي ، لأن الذي أبدع هذا الفن ، وهو إبداع إنساني ، كان متأثراً بعقيدة معينة لم تقف عند حدود المسجد والشعائر الدينية ، وإنما امتد تأثيرها وروحها السارية إلى هذا الفن . وأنا عندما أقرأ في تراثي ما كتبه المسلمون في الجواهر والأحجار وهي الجيولوجيا ، أجد أن عالم الجيولوجيا يكتب فيها وكأنه يكتب في الإلهيات ، يبدأ كتابة الجيولوجيا ببسم الله الرحمن الرحيم والحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله ، ويختتم الفصول بوالله أعلم ،ويعتبر أنه عندما يبحث في أسرار الكون وظواهر الطبيعة أنه يمتثل لأمر إلهي ، وإن مكتشفاته العلمية تزيد من يقينه الديني ، إذا هو يبحث في علوم مدنية ، علوم طبيعية ، وعلوم عملية وهذا ليس ديناً ليس وحياً ، ليس فيه وجهة نظر محدودة للإسلام . . . لكن هناك صلة ، هناك روحاً تسسري من هذا الوحي ، من الوضع الإلهي في هذا العلم الذي هو من علوم التمدن الإنساني .

وأضرب مثلاً آخر: ابن حزم الأندلسي الذي كتب في الفقه وفي كثير من الأمور الدينية ، كتب أيضاً في الحب ، في الحب كفن ، ففي كتابه «طوق الحمامة» نجده يبدأ هذا الكتاب ويختتم فصوله وكأنه فقيه أو متكلم أو فيلسوف إلهي يكتب في الإلهيات ، إذاً أنا أمام غوذج لم يقف الجانب الديني فيه عند حدود الشعائر الدينية وعلوم الشريعة التي هي علوم الوحي : الفقه والتفسير وعلم

الكلام . إلخ . . . وإنما أصبح الدين فيه روحاً سارية في حضارة الأمة ، هذه الروح وجهت صاحب الفتوحات ووجهت الذي سن القوانين . ففي القانون أجد أن الوضع الإلهي موجود في التشريع أي في تنظيم الأمور المدنية والأمور الحياتية على مستوى الإطار الشَّابِت والعام ، ثم ترك للعقل الإنساني وللتجربة الإنسانية ولمصلحة الأمة المعتبرة والشرعية أن تجتهد وأن تطور وأن تسن قوانين ، وأصبح لدينا ما نسميه «بالشريعة» التي هي تعبير عن الوضع الإلهي ، كما أصبح لدينا «فقه» ، هو إبداع الفقهاء المسلمين في حدود الشريعة ـ لذلك فإن «الشارع» في المصطلح الإسلامي لا يكون بشراً ، الشارع هو الله ، والله لا يكون «فقيهاً» ، وإنما الفقيه هو الإنسان الذي يبدع ويسن القوانين ويطورها في إطار الشريعة . إذاً هناك علاقة متميزة لا تحجر على العقل المتطور ، إذا نظر في المتطورات والمتغيرات من خلال الثابت والوضع الإلهي ، وأيضاً ،لا تدع هذا العقل ينفلت من الإطار الإلهي العام . الدين في مشروعنا الحضاري هو أشبه ما يكون بالروح الحضارية التي تضمن لهذه الأمة لوناً من التواصل الحضاري ، كي يكون حاضرها ومستقبلها هو امتداد منطور لأصولها هي ، وليس للاحر الحضاري ، أي تضمر للفرعي أن يكون بحق فرعياً ، لأنه مرتبط بجذع يتغذى من هذا الجندر وهذا الأصل الذي هو الدين . إذا ثوابتنا الدينية هي روح سارية في كل علوم التمدن المدنى والعلوم العملية في مختلف ألوان الفنون . وهذا هو المعيار الذي ينقلنا إلى النقطة الثانية : ماذا نأخذ من ابداعات الحضارات الأخرى؟ وماذا نرفض من هذه الإبداعات لدى أية أمة من الأم؟ لابد أن نميز هنا بين ثلاثة مواقف :

أولاً: موقف الانغلاق: ذلك أن أى حضارة يرى أهلها أنهم مكتفون ذاتيا بما لديهم لابد أن يقودهم هذا الموقف إلى الذبول والانحطاط والتخلف. ذلك أن الذين يكتفون بما لديهم من موروث لا يعملون العقل ولا يبدعون.

ثانيا : التبعية : فإذا نحن تصورنا أن مشروعنا النهضوي هو على ذات النمط من المشاريع الأخرى وأن البضاعة جاهزة ومعلبة من الغرب أو غيره ، يعرضها علينا في أبهي صورها ، فإن هذا الموقف أيضاً يوقف ويشل ملكات الإبداع لدى الأمة . وأنا أرى أن الفقر في الإبداع هو عدونا الرئيسي في هذا المأزق الذي تعيش فيه . فهذه الأمة لن تبدع ولن تجدد ، إلا إذا شعرت أن مشروعها الحضاري فيه خصوصية ـ وهذا هو الموقف الثابت ـ الحاجة هي أم الاختراع ، فإذا أدركت أنْ مشروعي الحضاري فيه خصوصية ، فسيدفع هذا ، عقل هذه الأمة إلى الإبداع ، إذا أتا أقول إن هذا الشابت ، هذه المرجعية الدينية التي لا تحجر على التجديد والاجتهاد ، والتي تعلمنا من خلالها أن التجديد هو قانون الإسلام (يبعث الله لهذه الأمة على رأس كل مائة عام من يجدد لها أمر دينها) . والتجديد هنا يعنى ليس فقط في التفكير وإنما حتى الدين نفسه إذا غطته البدع والخرافات .

فالتجديد هو الذي يجليه ويعيده مرة أخرى إلى فعاليته . هذه المرجعية الإسلامية هي حافز الإبداع ، إذاً أنا أقول إن العلاقة الخاصة بين هذا الثابت الديني وبين المتغيرات ، التي منها المشروع الحضاري الذي نتحدث عنه ، هذه العلاقة هي التي تحدد لنا ماذا نقبل من الآخرين ، وماذا نرفض مما لدى الآخرين ، وذلك هو :

الموقف الثالث: وأنا أقول إن استقراء التاريخ يعطينا أحيانا قوانين حاكمة ، يعنى أن المسلمين انفتحوا على مختلف الحضارات عندما كانوا يبنون نهضتهم وحضارتهم الأولى ، انفتحوا على الهند ، لكن لماذا أخذوا منها الفلك والحساب ولم يأخذوا الفلسفة؟ انفتحوا على الفرس ، لكن لماذا أخذوا منهم الترتيبات الإدارية والسياسية ولم يأخذوا مذاهب الفرس الدينية؟ ، انفتحوا على اليونان ، فلماذا أخذوا العلوم الطبيعية ، وتحفظوا على إلهيات اليونان؟ بل حتى فلسفة اليونان استخدموها ـ لطابعها العقلاني ـ في مواجهة الأفكار الباطنية والأفكار الغنوصية ، وطوعوها في معركة فكرية محددة .

إذاً أنا أقول إننا نحن أصحاب هوية متميزة وأصحاب غط متميز في علاقة ما هو ديني بما هو دنيوى ، ما هو ثابت بما هو متغير ، وبالتالي ، إذا أردنا الحوار حول علاقة الدين بالمشروع الحضارى والحوار حول علاقة هذا المشروع الحضارى بالوافد من إبداعات الحضارات الأخرى ، سواء كانت غربية أو غير غربية ، فستكون نقلة إلى الأمام ، وأعتقد أن هذا يكن أن يفتح الشهية لطور جديد من المناقشة .

#### محجوب عمر:

الدكتور عمارة فتح موضوع الإبداع والتجديد والمشروع الحضارى . فإذا لم نكن سنتوزع في موضوعات شتى ، فلنركز على شيء باسم التراكم . فليكن هذا هو الموضوع بقية الندوة . لأن الوقت يسرع بنا ولا أدرى إلى متى سوف نستمر . . . فالأفضل التركيز على موضوع واحد . وهذا اقتراح إجرائي .

## فاضل رسول:

حسناً . لنركز على موضوع واحد .

#### محجوب عصر:

بعد المرافعة المهمة التي قدمها أخى محمد ، والتي أوافق عليها تما أحببت أن أسمع الدكتور سعد ، لأن هذه هي النقطة التي ناقشها ، لأنها نقطة تطبيقية . النقطة الأساسية التي نخلص إليها اليوم هي النقطة التي أشار إليها الأساتذة طارق ، ومحمد ، ثم الأستاذ مهدى ولو بألفاظ مختلفة . لقد حرص طارق على استخدام كلمة شرعية ، ثم استخدمت بعد ذلك الكلمة الصحيحة ، التي هي كلمة مرجعية ، مرجعية العمل والمشاريع والتفكير . . . . وإذا كان هناك خلاف بين الإسلاميين والعلمائيين ، مع تسجيل تحفظاتنا على العلمائية ، فهذا الخلاف صادر عن اختلاف في المرجعية ، فأنا أرى أن هناك خلافاً في الأصول ، إن قسماً من العلمائيين لا يعترف بإن الإسلام هو المرجع . وبالمناسبة قسماً من العلمائيين ، إذ نقول له أنت

مسلم ، فيجيب : أنا علماني «ويخبط» لك على الطاولة ، وهذا ما يسبب المشاكل ، لأن أمثال هؤلاء لو تخلوا عن قول ذلك ، لزالت المشكلة . فالأساس هو أن يكون للأمة مرجعية واحدة .فإذا كانت الأمة إسلامية فمرجعيتها الإسلام، وإذا كانت كونفوشيوسية، فمرجعيتها الكونفوشيوسية . . . . أخر كلام كتبه باسوهيرور ناكاسوني ، ست صفحات عن مواجهة المستقبل ، ثلاث منها يدعو قيها العالم إلى أن يأتوا إلى اليابان كي يعلموهم فلسفة اليابان ، يعني أن يعلموهم المرجعية العقائدية التي تحقق التماسك لأمة اليابان، ومهما قالت أوروبا عن مرجعيتها أنها علمانية، فهي مسيحية ، حتى الفلسفة الماركسية صدرت من تحت عباءة الفلسفة المسيحية . وبالتسبة لنا المطلوب أن نعود إلى مرجعيتنا والنداء ليس موجهاً إلى النخبة يمكن أن تتناقش في حكاية المرجعية : إسلام أو لا إسلام . إن أغلبية الأمة مسلمون . سبق ونشرت كلمة موجزة أعود فأشدد عليها: لا تضيعوا وقتكم في مناقشة الغربيين والماركسية وغيرها . . . وجهوا جهودكم للعمل مع الأغلبية التي لا تزال على مرجعيتها التاريخية ، على تراثها الحضاري وعلى عقيدتها . يعني هذا أن الحوار الدائر بيننا هو حوار بين نخب . فهل المطلوب البحث عن مرجعية للنخبة؟ إني أطمئنكم أن أغلبية الناس مرجعيتها واحدة وهي الإسلام بماله من تراث وعقائد وأصبول ، إن الناس تعيش هكذا . . ونحن بروز إستنائي في التاريخ . محمد عمارة يقول إننا متغربون منذ قرنين ، وأنا أقول منذ قرن واحد . نابليون جاء وهزمه المشايخ وطردوه وأخذوا منه السليم ،

نحن شهدنا هذا التغريب الكامل في الاحتلال البريطاني . يعني ، أنا لم أكن أستطيع أن أسمى بالمناسبة عبد الله النديم ومحمد عبده الحزب الإسلامي ، هم لم يسموا أنفسهم الحزب الإسلامي ، كانوا حزباً وطنياً أيضاً ، كانوا حزب الأمة ، ولكن كانوا مسلمين ، كانت مرجعيتهم الإسلام ، كاملة من دون تردد . فالمطلوب أن يكون الإسلام هو المرجعية العامة للجميع .

اليوم قرأت مقالاً لأخينا فهمي هويدي ، ومقالاً للدكتور أحمد عبد الرحمن يثبت أننا في دولة مسلمة ، أو دولة إسلامية ، وأن الدستور إسلامي ، وأن القضية كلها تنحصر في أن البعض في الخزب الوطني والحكومة لا يريدون أن يطبقوا هذا الكلام . هذا أمر مهم وصحيح . يعني نحن لدينا دستور يقول : إنَّ دين الدولة هو الإسلام . وكافة مواد الدستور تكون في حدود الشريعة المطلوب فقط أن يكون هذا الفهم مروج ومطلق لطاقات الإبداع في المشروع الحضاري . . . الأستاذ مهدي أراحنا عندما شدد على الرأي العام . والرأى العام(عايز إسلام) ، إذًا الأمر لا يحتمل مناقشة ، الناس كلها مسلمة ، والذي يشاهد مظاهر رمضان ، مظاهر يوم الجمعة ، ومظاهر يوم العيد صباحاً ، يدرك أن المسائل لا تحتاج إلى مناقشة . فتحن الذين بعدنا عن القافلة ، وهانحن نعود ، فكيف نلحق لنستقل القطار . هذه مشكلتنا نحن ، إنها مشكلة نخبة ، مشكلة أقلية . أما أغلبية المجتمع فهي أغلبية مسلمة ، على عقيدتها وعلى صلتها بالشريعة . نحن إذاً ، مضطرون حتى لأسباب براغماتية ،

حتى ولو كنا انتهازيين أن نخاطب الناس بلغتهم . وهذا يستدعى نقطة الخطاب السياسي التي اعترض عليها الدكتور هلال . أنا لم أر أي سياسي يكتب إلا ويؤكد أحقية كلامه وصحته ، إنها دعوة للإقناع . . فأسلوب الخطاب السياسي يتصف في كل أنحاء العالم من جورباتشوف ، ليننغ زياوبينغ ، للخميني . . . بالقطع . إن القطع هو الصحيح هذا هو أسلوب الخطاب السياسي ولو كـان مـقـروناً بالإسلام . وهنا يمكن أن أقول للأخ محمد حول شبهة التكفير من جراء استخدام الصفة الإسلامية ، وأنه من الأفضل أن نقول : «إن الإسلام يرى كما أفهمه» ، أو كما «أفهم الإسلام» . وهذا يحل الإشكال ، رغم أن هذا معروف بيننا نحن المتكلمين . لكن من جهة أخرى ، أن استخدام التعبير له فائدة ثانية هو أنه يجد آذانا صاغية لدى الناس لأنه يتوافق مع لغتهم اليومية ووجدانهم . . . أما لو تكلمنا على الطريقة التي كنا نتبعها منذ زمن . يعني الكلام الفلسفي المركب ، فهذا ينفع للنخبة ولا ينفع للمواطن العادي وكما قلت في البداية إذا كانت المرجعية الإسلامية هي مرجعية الجميع تنتهي المشكلة . والمطلوب أن يكون مشروعنا الحضاري حضارياً ، من حضارتنا ، وحضارتنا حضارة إسلامية . واقع الأمر أن القوى السياسية التي تتحرك الآن قوى مخيفة ، تخلق لنا توجساً مخيفاً . الواحد يخاف ولا يعرف إلى أين يقودنا هذا التطرف ، ولا إلى أين ستقودنا هذه الطائفية . ولكن كما أرى أن الأمور ستتضح وتقترب من بعضها البعض أكثر فأكثر . فالذين كانوا يرفضون كانوا يرفضون المرجعية الإسلامية ، يتجهون إلى استخدام هذه المرجعية

لشرح وجهة نظرهم والذين كانوا يتحدثون فقط فى أمور الشريعة والفقه ، يتحدثون الآن فى أمور الناس اليومية ، وهذا تقارب ، والنقطة التى يجب أن نشفق عليها فعلاً ، هل يمكن أن تكون مرجعية هذا المشروع الحضارى الإسلام أم لا؟ .

## فاضل رسول:

شكراً دكتور محجوب ، أرجو أن تسمحوا لي بإبداء ملاحظة إجرائية أيضاً ، فإذا كنا اتفقنا على إنهاء الندوة بعد ساعة ، فسوف نضطر أن نحدد مدة المتكلم بخمس دقائق . وإذا صار بشكل أو بأخر اتفاق على اختيار هذا الموضوع كموضوع أساسي للندوة ، فإني اعتبره موضوعاً مهماً يستحق أن نركز عليه فيما تبقى من الندوة . وعلى كل حال ، فقد صار نوع من القبول العام بمبدأ القبول بالأخر ، قبول التعددية ، وعدم التنافي ، كان هذا أحد المواضيع . الموضوع الحالي يتعلق بالمشروع الحضاري والنظام السياسي ، أي مشروعية النظام السياسي في بلادنا . وهنا أقول : هنالك وجهة نظر تقول بأن أغلبية الشعب مرجعيته إسلامية وأن الإسلام داخل أيضاً في الموروث التاريخي إن الإسلام يدخل في ثنايا تاريخنا ، وفي تكويننا الاجتماعي والفكري والفلسفي ، وفي رؤيتنا للعالم . لكن الطرح الإسلامي الحالي للمشروع الحضاري لا يقف فقط عند اعتبار الإسلام داخلا في حياتنا وأعيادنا وملابسنا وقناعتنا الشعبية ،أي عند حدود ما يسميه البعض «بالإسلام الشعبي» بل يتجاوز ذلك ليكون أساس تصور لمشروع حضاري . وأود أن أوجه

السؤال هنا للدكتور سعد الدين ، باعتباره باحثاً في هذا الموضوع . والسؤال هو : لو افترضنا ، أننا نحن جميعاً ، نريد أن نبني مشروعا حضارياً مستقلاً فما هو موقع الإسلام في هذا المشروع؟ هل يمكن أن يبني المسلمون هذا المشروع بمعزل عن دينهم ، أو لابد من مرجعية إسلامية له . وما الصلة بين المشروع والمرجعية؟ .

#### محمد العوا:

إن بعض النقاط التي أثيرت لم يتم الاتفاق عليها وليس المقصود الاتفاق بشكل مكتوب . لكن المفروض أن يزداد فهمنا لبعضنا البعض ، ولا أظن أن الميزة الكبرى لمثل هذا الحوار أن يفهم الجالسون على الطاولة بعضهم البعض أكثر قليلاً ما كانوا قبل أن يأتوا إلى هذه القاعة ، النقطة التي أظن أنني ينبغي أن أذكرها إذا أذنت الرئاسة المستبدة إلى نقطة الخلاف القائمة في هذا الجتمع على المستوى الفكري هي نقطة ما الذي يجوز لك أن تبدأ به ، الخلاف ليس حول نقطة بدء مجهولة ، مرة نختلف حول الاشتراكية أو العلمانية ، الاشتراكية أو الإسلام ، الشيوعية أو الاشتراكية ، كلا الخلاف حول نقطة بدء عقائدية هل يجوز لك أن تبدأ مِن عقيدة يظن عدد من الناس أياً كانوا أقلية أم أغلبية ، والأغلبية يجب تحديدها ، وليس بمجرد أن أقول إن هذه أغلبية تكون أغلبية ، هل من حق صاحب عقيدة أن يقدم تصوراً سياسياً واجتماعياً وفلسفياً وفنياً وفكرياً على أساس هذه العقيدة ، أم أن هذا الحق محجور عليه ولا يجوز لأحد أن يقدم تصوراً متكاملاً

لحياة إنسان ، إلا إذا كان هذا التصور مأخوذاً من التجربة الواقعية البشرية مستنداً إليها أو داعياً إليها . هذه هي النقطة الأساسية ، الإسلاميون يظنون أنهم محرومون من عارسة حقهم في أن يقدموا مشروعا متكاملا للحياة السياسية والاجتماعية والاقتصادية والفلسفية والتعليمية إلخ . . . . مستمداً من عقيدتهم وكلما قدم هذا المشروع في نظرهم أو فيما يقولون كلما قدم هذا المشروع ووجه بالرفض المطلق . وهذه النقطة الخلافية الأساسية . عندما تكلمت حضرتك عن التعددية تصورت أننا سوف نتكلم عنها معني التعددية ، الذي ينبغي الاتفاق عليه أنَّ لكل واحد الحق في أنَّ يقدم مشروعه المتكامل ، يأتي الكلام الذي قاله الدكتور على الدين الآن وتأتى إجابته أنه ليس من حقك نظرياً أن تقول أنا وحدى الذي أعرف الحقيقة . وعلى النقاط الخمس التي ذكرها عن مقالة اليوم في الشعب ، لكن كما قال محجوب أيضاً هذه لغة الخطاب السياسي ، ثانياً هذه لغة الخطاب لدى الفرق المختلفة على مدى التاريخ . كل فرقة تدعى أنها تملك الحقيقة ، كيف تثبت أنها لا تملك الحقيقة ، هو ينطلق من زعم امتلاك الحقيقة من تفسيره وتأويله لنصوص مقدسة وتراثية عند جمهرة الناس المسلمين . الذي يريد أنْ ينقض كلامه ينبغي عليه أنْ ينطلق من النصوص نقسها وهذا ما مارسناه في مصر عندما كتب الشيخ على عبد الرازق كتابه . في كتابه الإسلام وأصول الحكم المشايخ ردوا عليه ، الخضر حسين ، والمفتى الشيخ بخيت المطيعي ، ردوا عليه منطلقين من إثبات إساءة تفسيره وتعسفه في تأويل النصوص الدينية التي

استند إليها . فالذين يقدمون مشروعاً إسلامياً يستندون في تصورهم ، أن يكن صواباً أو خطأ ، يستندون إلى مسلمات . يقولون قال الله ، كما قال لك الدكتور على الدين ، يأتيك بمجموعة من النصوص المقدسة : قرآن وسنة لا أعرف أن أرد عليها ، إذا أنا ينبغى على أن أبحث عن أدوات علم وأرد عليه بهذه الأدوات فإذا كان كلامي مناقضاً لكلامه بدليل صحيح ينتهي الأمر ، أما إذا كان غير مرتفع إلى مستوى أنه ينقض كلامه أستطيع عندئذ القول أن هذا الكلام يفتح باب الاستبداد والديكتاتورية وأرفضه لأنني لا أملك طريقة أخرى أرفضه بها لأنني غير قادر على نقضه . لكن إذا استطاع المجاهد لهذا المدعى تملك زمام الحقيقة أن ينقض كلامه تكون القضية محلولة هذا ما نعمله عندما نتحاور خارج إطار العقيدة وعندما تتحاور عقلياً في القانون والفلسفة والتاريخ والسياسة وحتى الجغرافيا . أنا عندي حجة وهو عنده حجة وليس لأحد منا قداسة . الذي يجعل لغيرنا يعنى لأصحاب الاتجاه الديني العقيدي الإسلامي سيادة على المتحاورين معهم أنهم يمتلكون أدوات معرفة وبحث ، الآخرون لا يمتلكونها فإذا أرادوا أن يردوا عليهم ويقيموا حجة لردهم فعليهم أن يمتلكوا أدوات الحجة هذه وإلا تختلف لغة الخطاب . ونتيجة اختلاف لغة خطاب ليس أن تمنعه أن يكتب أو أنك تمنعه من التفكير أو يدعو إلى ما يؤمن به ، إنما النتيجة أنني سوف أنزوي وهو سوف يخاطب كما يقول محجوب ، الجماهير الكبيرة للناس ، فأنا أظن من أجل أن نصل إلى حل جديد لابد من أن نوحد لغة الخطاب وأن نستعمل أدوات

حوار متماثلة ، النقطة الخاصة بنسبة الاجتهاد إلى الإسلام ، أنا أوافق تماماً على كلام الدكتور عمارة لكن هذا الكلام معروف لدي النخبة معروف لدى المثقفين إسلامياً معروف لدى المجتهدين أو أشباه المجتهدين أو أنصاف المجتهدين إسلامياً إنما أنا معترض تماماً على أن يعبر بأن الإسلام يرى كذا وموقف الإسلام كذا حتى لو كان هذا مجرد اجتهاد . أولاً أنا معترض عليه تاريخياً ، ثانياً معترض عليه فعلياً ، تاريخياً لم يكن هذا قول العلماء المسلمين على مدى التاريخ كان شعارهم رأيي صواب يحتمل الخطأ ورأي غيري خطأ يحتمل الصواب ، وكانوا يقولون في كل ما يرونه حراماً بغير نص باجتهادهم أكره كذا وأحب كذا ويقول لا يقال حرام إلا لما قال الله إنه حرام ولا يقال حلال إلا لما قال الله إنه حلال ، قالوا فيما سوى ذلك أكره وأحب كمجتهد ، فأنا تاريخياً معترض على موضوع أن ينسب إنسان رأيه إلى الإسلام . الواقع أن الرأى يحتمل الخطأ ، الأصل فيه يحتمل الخطأ فلا ينسب إلى الإسلام إلا بتحفظ كما قال دكنتور عمارة وكما قلت هو تحفظ معروف لدى المثقفين إسلامياً ، لكنه لا ينفع في الصحيفة اليومية والجريدة والمجلة أن تقول الإسلام يقول كذا والموقف الإسلامي يقول كذا إلا على مستوى الخطاب السياسي الذي يريد أن يجذب الجماهير وهنا تختل القيمة العلمية لهذا الخطاب لأنه يوضع محله إطار محدد جداً ليس في إطار علمي صحيح وصائب دائماً كون زعم امتلاك الحقيقة هو طريق الاستبداد ، الحقيقة هذا الكلام يحتاج إلى تحقيق لأن زعم امتلاك الحقيقة ليس الطريق إلى الاستبداد، الاستبداد هو الحجر على الأخرين في نقض ما تزعم أنه حقيقة فإذا حضرتك قدمت لى أى فكرة دون أن تزعم أنك غتلك الحقيقة ثم أردت أن أنقض فكرتك فـحـرمت علىّ أن أنقـدها هذا هو الاستبداد بعينه ، ازعم أنت كما تشاء ، واترك لي حق الرد عليك بما ينقض رأيك . هذا ما أقوله للناس الذين يزعمون أنهم يمتلكون الحقيقة إسلامياً أو يسارياً أو علمانياً أو ليبرالياً أو ما شئت ، اتركني أنقض كالامك فإذا سمحت لي بهذا فقد قفل الطريق أمام الاستبداد ، أما أن أمنع الناس من أن يزعموا امتلاك الحقيقة حتى لا يستبدون فهذه هي العربة أمام الحصان . طيب . الناس تقدم تفسها على أنها ماذا على أنها تتأمل أو تتخيل؟ أو تحلم؟ لا أحد سوف يأتي لها أو حتى يسمع كلامها ، أنا طبعاً من أعداء موضوع الزراعة الإسلامية والزي الإسلامي والتوقيت الإسلامي والمقال الذي أشار إليه د . على لم أره بعد وسوف أراه إن شاء الله . النقطة الأخيرة هي مسألة المرجعية التي ذكرها جميع الإخوان ، الحقيقة المرجعية متى نتكلم عن المرجعية من يحددها؟ متى نتكلم عن المرجعية؟ هناك مستويان هناك مستوى تحديد المرجعية عند التنظيم والتأصيل والحوار الذي مثل حوارنا هذا . شخص له فكريري مرجع فكرة هؤلاء الإسلام أو هو الماركسية أو هو الفكر الليبرالي كذا ، هذا اختيار محض لكن المرحلة الثانية هي الخطيرة ، أنت تتوجه بتنظيرك وحديثك ورأيك وفلسفتك إلى جماهير الناس وعلى هذه الجماهير أن تختار إذا قبلتك أصبحت مرجعية الأغلبية كما يقول محجوب سائدة وإذا رفضتك فمرجعيتك مرفوضة وليس

لها قيمة ، لكن ما هي نتيجة الأغلبية والأقلية كيف تحدد؟ هل تحدد بالإحصاء المجرد الذي لا معنى له؟ هناك معيار لا يأتي إلا بالممارسة السياسية ، المعيار هذا لا يتجدد ، أنا أزعم أن الأغلبية المصرية إسلامية لكن الناس لم تذهب أبداً إلى صناديق الانتخاب وصوتت وأثبتت لى أن الأغلبية المصرية سياسياً حرة ، وتقول أنا أريد الإسلام ، لماذا في كل مرة تكون الانتخابات غير صحيحة كل مرة تكون الانتخابات عبر صحيحة كل مرة تكون الانتخابات مزورة كل مرة هناك قهر وكبت ينبغي على الذين يطالبون بحرية الموقف الفكرى أن يقرنوا ذلك دائماً بحرية الموقف الفكرى أن يقرنوا ذلك دائماً بحرية الموقف السياسي العملي لأن ليس هناك ما يثبت ما هو المقبول الكثر عند الجماهير إلا أن يصوتوا ، فأنت تتوجه بهذا الفكر إلى جماهير الناس وينبغي أن تترك لهم حق التصويت عليه حتى يقبلوه ، وهنا يأتي موضوع الرأى العام وكيف نقيسه؟

أو كيف يتحدد الرأى العام؟ يتحدد لقراءتى أنا لخمس صحف فى اليوم، أو يتحدد برأى الناس؟ كل هذا لم يحصل فى مجتمعنا . صحيح أن أغلبيتنا ، كما يقول محجوب إسلامية ، أغلبيتنا هكذا بالنظرة السطحية ، لكن أحضرهم يصوتوا يقرروا ، ناقشهم لن تجد كثيراً منهم على المستوى الذى تبحث عنه أنت . المسألة الأخيرة التي أظن أن الناس يتنافسون عليها ، هى أن الناس يتنافسون عليها ، هى أن الناس يتنافسون على هذا الكم المجهل الذى لا تعرف هويته الحقيقية . المفكرون وأصحاب السياسة والأحزاب تتنافس على استقطاب الناس وتتنافس على استقطاب الناس وتتنافس على استقطاب الناس وتتنافس على استقطاب الناس وتتنافس على استقطابهم بالخطاب الذى تظنه مقبولاً أكثر

لدى الجماهير ومن هنا جئت تغير . . (رأى د . محجوب) الذين كانوا يقولون لا إطلاقاً (خالص) للإسلام ، «قربوا شوية» ، والذين كانوا يقولون لا للسياسة ، «قربوا شوية» فهذا الاقتراب يأتى لكى يستقطب قطاعاً آخر من الجماهير ويقبل فكرنا ، هذا ما أحببت قوله . وشكراً

#### سعد الدين إبراهيم:

كلمة المرجعية التي استخدمت في الساعة الأخيرة من هذا النقاش كلمة جيدة لأنها تجنبنا مخاطر الأصول والفروع والتنافي والتخالف . لأنه في ظل التنافي والتخالف أو الخالفة ، أن المرجعية حتى بهذا الشمول لها مستويان ، هناك مرجعية ضمنية وهذه المرجعية أدعى أن كل من يعيش في مجتمع إسلامي سواء وعي بذلك أو لم يع فهو يعتمدها في تفكيره ، في خبراته في مارساته . وهناك مرجعية صريحة من النص ، يعنى هناك سياق وهناك نصوص أي كـما يقولون Texte و te . Contex و Contexte إسلامي هي الظروف والسياق العام وهذا حتى أكشر الناس ادعاء بالإلحاد والعلمانية والمادية والدهرية هو متأثر بالـ Contexte الإسلامي فهو جزء من خبرته البشريةومن ثم حتى لو طرح هذا مشروعاً حضارياً فلابد أن تجد فيه إسلاماً حتى الماركسية تجد في داخلها الحضارة والتراث المسيحي بشكل عام وهذا ما يذكرني طبعاً بالنكتة المعروفة عن الاثنين الإيرلديين اللذين تقابلا مع بعض وسأل أحدهما أنت «ما هو مذهبك»؟ فقال له ملحد . فقال نعم ملحد

بروتستاتنتي أو ملحد كاثوليكي . لأن هذا هو محور الصراع الرئيسي . .فبعض الذين يعيشون في مجتمع إسلامي تكون مرجعيتهم الصريحة مؤسسة على نصوص وعلى خطاب سياسي ديني إسلامي . هذا النوع من المرجعية ، هو الموجود ربما في ذهننا عندما نتكلم عن الإسلاميين . يعنى أن مرجعيتهم صريحة ومؤسسة على نصوص وعلى قواعد فكر وعلى تراث معروف . تراث إسلامي . وهذا ما يجعلنا نقول : كيف تستخدم هذه المرجعية سواء بشكلها الضمني العام الذي يشترك فيه المجتمع أو بشكلها الخصوصي الصريح؟كيف تدخل هذه المرجعية في تأسيس مشروع حضاري . لو أخذنا برأي تويمبي ، يكون مشروع لمواجهة تحدى وأظن وبدون الدخول في التفصيلات ، المجتمع أو المجتمعات الإسلامية أو البلدان الإسلامية وأولها البلدان العربية ومنها مصر كانت تواجه تحديداً بدأ منذ قرنين بشكل عام ، ومنذ قرن بشكل مماشير . لقد كان هناك اختراق مباشير ، ومواريث فترة ما قبل الاختراق في كل ما تنطوي عليه من تخلف ومن جمود وتدهور من انحلال من اضمحلال وما نتج من تداعيات الاختراق الاستعماري المباشر ، كل هذا أورث هذا الجيل الحاضر وعدة أجيال قبلنا وضعاً مزرياً للغاية على كل الجبهات وفي كل المستويات . والحديث عن مشروع حضاري هو للخروج من هذا الوضع المزرى أصبح فيه مسلمونا جميعاً من أفقر شعوب الأرض ومن أكثر شعوب الأرض تخلفاً ومن أكثر شعوب الأرض لجوءاً . يعنى هناك إحصائيات للأم المتحدة عن اللاجئين في العالم ، أكبر نسبة من اللاجئين في العالم هي من العالم الإسلامي أكبر نسبة من الفقراء في العالم هي من العالم الإسلامي أكبر نسبة من اللاجئين هي من المسلمين ، يعني بكل مقاييس التخلف والتأخر إلخ . . . العالم الإسلامي حتى إذا أخذنا قارة إفريقيا التي تندرج تحت أوصاف الجهل والتخلف والأمية مسلمة . وفي هذا أعتقد أننا نحتاج إلى التوسيع والتفصيل ، أريد القول أن ما يفرض إذن عناصر ومفردات هذا المشروع الحضاري هو طبيعة التحدي الذي يواجهه ، هو التخلف التجزئة الاستبداد التشوه الثقافي إلخ . . . هناك تحديات كثيراً ما نطرحها كمفردات للمشروع الحضاري وهي :

- الوحدة في مواجهة التجزئة سواء تكلمنا على المستوى العربي أو على المستوى الإسلامي .

- الديمقراطية أو المشاركة السياسية الحقيقية في مواجهة الاستبداد.

- التنمية في مواجهة التخلف .
- ـ العدالة في مواجهة الاستغلال .
- والأصالة في مواجهة الاستلاب الخضاري .

هذه المفردات التي تعبنا على مدى عدة سنين لكى نستخرجها من كل تجارب ومحاولات وحركات النهضة في العالم العربي والعالم الإسلامي والمقصود بالعالم العربي منذ القرن التاسع عشر كل حركة وكل ثورة ربما رفعت شعاراً واحداً أو شعارين من هذه

المطالب ، ومن هذا المنطلق كل ثورة أو كل حركة تعتبر مكملة للتي بعدها يعنى هناك عملية تجميع وعملية Synthese أو عملية تركيب ، تجد أن كل أهداف أو مفردات المشروع تناقلتها وتبادلتها وأورثتها أجيالاً مختلفة منذ بداية عصر النهضة الحديثة . إذاً الحديث عن مفردات المشروع مكن أنْ نجتهد فيها وأن نضيف : واحد اثنين ثلاثة ، لكن بالقطع ستشمل هذه المفردات المذكورة أو هذه المطالب موضوع الأصالة في مواجهة التغريب والاستلاب. هذا هو في الواقع دور الإسلام الصريح وليس دوره الضمني ، دور الإسلام الصريح كركن أساسي على هذا المشروع ، وهنا نجد أنه لو اتفق جميع الفرقاء على المفردات التي ذكرتها كلبنات للمشروع (إذاً هنا التعددية والخلاف والاختلاف يظل مشروعاً) . إن الفريق الذي سيتولى السلطة أو سيأتي إلى السلطة إذا كان توجهه إسلامياً بالمعنى الذي جرى الحديث في هذه الجلسة فستكون هذه البداية ، لأنه لا يختلف على أهمية الديمقراطية في المشروع لا يختلف على أهمية التنمية لا يختلف على أهمية العدالة لا يختلف على أهمية الوحدة سواء كانت وحدة عربية أو إسلامية إنما سوف يبدأ من قاعدة التأصيل الحضاري المبنى على الإسلام كما يفهمه هذا الفريق من أبناء الأمة ، إذا حدث أن فريقاً آخر ليبرالياً فستكون قضية الديمقراطية هي بدايته لتنفيذ أو لوضع اللبنات الأخرى في بناء هذا المشروع ، هذه النقطة الأولى التي أحببت أن أقولها ، نعم يمكن أن نتفق على عناصر مشروع حضاري ومكن أن نحتلف على نقطة البداية في هذا المشروع ، وهنا أود أن أضيف

أيضاً عنصر الديمقراطية لابد أن يسود كثابت لكل الفرق بما فيها الاتجاه الإسلامي لأنه هو الذي سوف يحل مشكلة الأقلية والأغلبية مرجعيتها إسلامية أم غير إسلامية كل هذه الأمور التي تجتهد فيها الناس وتنكرها على بعضها البعض طالما أنه ليس هناك احتكام موضوعي لصناديق انتخاب بشكل نزيه ونظيف وأمين إلخ. أنتقل من هذه النقطة إلى النقطة الثانية في الإجابة على السؤال الذي طرحه فاضل وهو موضوع هل للأمة ، أو هل ينبغي لكل أمة أن يكون لها مرجعية واحدة؟ هنا أيضاً يوجد خلاف مرجعية واحدة بالمعنى الشامل الضمني نعم . إنما مرجعية واحدة إسلامية لا تختلف في الأصول إنما تختلف في الفروع كما طرح الدكتور عمارة أو كما لمح لها الدكتور طارق هنا يوجد علامات استفهام وهنا الخوف الذي عبر عنه بهواجسه الدكتور عليَّ أن احتكار الحقيقة ليست مسألة تكتيك سياسي ، إنه مسألة أن بعض من يحتكر الحقيقة يضفي على هذا الاحتكار قداسة رغم أنه يتحدث في أمور دنيوية اقتصادية واجتماعية . ويقول هذا رأى الإسلام واضح هنا الخطورة : خطورة أنه أسقط على اجتهاداته الدنيوية البشرية قداسة قد تعطيه أو تعطى نفسه الحق في الحجر على أراء واجتهادات الأخرين الذين لا يتفقون معه في الرأي ، هذا فقط تحفظ على المسألة لكن المرجعية بالمعنى العام الذي بدأت فيه حديثي فلا خلاف على ذلك وهذا لا يحتاج إلى تأكيد لأنه موجود وتجده في كل شيء تعمله اليوم سواء كنت تدعى أنك إسلامي أو علماني أو دنيوي أو ماركسي أو قومي إلخ . . الذي أود

أن أنتـقل له أن المشـروع الحـضـاري إذا أخـذ مني المفـردات التي ذكرتها أو المطالب المتكاملة المترابطة يبقى هناك إشكالية فيما يتعلق بموضوع الإبداع والتجديد . وأنا أود هنا أن أكون «فني» قليلاً أن الإبداع ، التعريف الفني لكلمة الإبداع Cotivite كما نفهمه هو الاستجابة المغايرة وعكسها الـ Conformite أو الامتثال ولو أخذنا في موضوع الامتثال أو التشابه أن كل الناس Conformenting في «ستاند» واحد تقريباً ، الإبداع كما أدى إلى النهضة في الغرب وفي حضارات أخرى كشيرة منها الصين واليابان كان مرتبطأ بالتساؤل والمساءلة والشك . ولذلك أحياناً نعرف النهضة الأوربية الحديثة أنها بدأت بديكارت الذي بدأ بالشك لأنه كيف تأتي بإبداع وتجديد إلا إذا شككت فيما هو موجود أو تساءلت بما هو موجود . يمكن أن تكون حرفياً ممتازاً Appenti الذي يعمل لك شيئاً بإتقان شديد وليس فيه إبداع ولا تجديد وهذا الفرق بين الفنان حتى في لغة العصر والحرفي الذي في خان الخليلي ، تأتي إلى الواحد في خان الخليلي ويقول لك لا هذا لا يعمل هكذا عايزها إسلامية Arabese تكون هكذا بس ، إنما لا تدخل لي شيئاً أخر إنها أصول الصنعة ، إنما الفنان عكس ذلك يعطى لنفسه والعالم بعد ذلك ، ونحن تتكلم عن الفن لأنه أقرب إلى التمشيل والتصوير، في العلوم. كل من عمل هذه الأمور في عصر النهضة واجه اضطهاد لأنه يتساءل في أمور شتى ، لم يكن هناك شيء في خارج نطاق المساءلة ، كونه ينتهي إيمانياً أكثر أو يقينياً أكثر ، هذا موضوع أخر إنما لابد أنك تسلم إذا كان الإبداع عنصراً مهماً من

عناصر هذا المشروع ومن عناصر النهضة عموماً ومن عناصر الإسهام في الحضارة الإنسانية والتفاعل معها والأخذ منها وإعطائها وفرزها والاختيار والانتقاء ، إذا كنت سوف تفعل ذلك ، أو كان هذا جزءاً من مشروعك الحضاري فلابد أن يعاد النظر في قضية الشك والمساءلة ولابد أن يوجد لها حل .

بالنسبة لأمثلة الدكتور محمد عمارة : إنك تعطى أمثلة لابن حزم وغيره من الذين تكلموا في موضوعات شتى في العصور الوسطى الإسلامية أو في عصور الازدهار الإسلامية . لكن كل شيء كان يتم في إطار إسالامي ، طيب من الذي يحدد ، نحن ننظر اليها الآن Exposrfactum ونقول إنها تمت في إطار إسلامي لدرجة أننا عندما نراها نقول إنها إسلامية كما نرى هيكلاً معمارياً من إندونيسيا فنقول إنه إسلامي ، أو هيكلاً معمارياً من الهند فنقول إنه إسلامي ، إنما من الذي حدد هل هي محددة مسبقاً أو أنك تعتمد على المرجعية الضمنية التي تقول إن كل واحد ولد وربي ونشأ في هذا المحتمع الإسلامي لديه هذا الحسَّ الضمني الإسلامي ومن ثم سينعكس على كل ما يفعل وإذا أبدع سينعكس فيما يبدع ، وإذا ابتكر سينعكس فيما يبتكر الخ . هناك سلطة تقول كلا هذا إنفلت أو لم ينفلت . هنا خطورة أنك تتكلم عن إبداع من ناحية ومشروع حضاري من ناحية ووضع إطار مسبق ليضمن عدم الانفلات ، أنا في رأيي ما يضمن عدم الانفلات هو في حجم الحيوية الداخلية للمجتمع الإسلامي ، هو الذي يولد الثقة

الذاتية الثقة بالذات ، وليس بالتحديد المسبق حتى لا يحدث الانفلات ، لأنه لا بدأن يحدث بعض الانفلات لأن هذا في طبيعة عملية الإبداع والابتكار والخلق الخ ، يعنى هذا ما أستطبع قوله في الإجابة على السؤال وأرجو أن لا أكون قد شططت كثيراً .

#### محجوب عمر:

سؤال للدكتور سعد ، قلت إن للإسلام دوراً أساسياً في الأصالة حسناً؟ هل ترى إمكان تحقيق الخمس نقاط الباقية دون تحريك جماهيرى واسع وهل يمكن تحريك الجماهير على نطاق واسع دون الانخراط معها في عقيدتها وحضارتها .

## سعد الدين إبراهيم:

نعم ، يمكن . التجربة التاريخية الحديثة تقول إنه يمكن ، سوف أخذ مثل مصر ، حرك سعد زغلول وثورة ١٩ الجماهير العريضة دون أن يرفع صراحة المرجعية الإسلامية بالمعنى الذي حددناه في هذه الجلسة : الإسلامية الخصوصية المبنية على النص ، عندك تجربة عبد الناصر . يعنى هناك تجارب عديدة في تاريخ مصر والأمة العربية استطاعت أن تعبئ بها الجماهير بناء على المرجعية الضمنية التي فيها الإسلام عنصر أساسي ، الضمنية موجودة لو قلت عنها أم لم أقل ، يعنى لا عبد الناصر ولا سعد زغلول نفى الإسلام وادعى العلمانية ولا عمل العكس . ومع ذلك هناك أشياء كثيرة يمكن أن تحرك الجماهير .

#### محجوب عمر:

الاثنان احترما الإسلام .

#### سعد الدين إبراهيم:

أنا أقول لك إنه لم ينفه ، ولم يحاربه ، لكنه لم يرفع شعاراً ، أنت تسألني سؤالاً مباشراً وأنا أبنيه على التجربة التاريخية وفي بلدان إسلامية أخرى حدث هذا ، إنك يمكن أن تعبئ الجماهير وتحركها بالدعوى الوطنية بدعوى القومية بدعوى العدالة ، بعدة دعاوي ، بدعوي الحرية ومن هنا وهذه مسألة مهمة إذا نحن تكلمنا عن المفردات الستة للمشروع وكيف تتركب وما الذي يأتي في البداية وما الذي يأتي في الوسط ، وهذه تختلف من تيار إلى آخر ولابد أن نقر هذا الاختلاف في نقطة البدء في القاعدة التي على أساسها تتحرك وفي هذا يمكن أن يقول الليبرالي يقول لي إن بشعار الحرية والدستور والاستقلال كما يفعل الوفد أو كما فعل سعد سنة ١٩ أن تتعبا الأمة وتتحرك كما لم تتحرك في العصر الحديث . مكن كذلك أن أحد الناصريين أو القوميين يقول لي أنه بناء على الوحدة العربية والاشتراكية والخ قدرت ان أحرك الجماهير كما لم تتحرك في العصر الحديث وكل منهما صائب إلى حد ما دام لم ينف العناصر الأخرى للمشروع ، وكما قلت لك فأي منهم لا ينفى أي من العناصر الستة . إنما كل ما هنالك من أين تبدأ وأنا أقول البداية بماذا تترك للتبارات الختلفة وهذا هو جوهر التعايش والتعددية المنضبطة التي لا ينفى تيار منها تيارا أخر

ولكن كل من فيها يعطى التيارات الاخرى الحق في ان تكون لها نقطة البداية التي تفضلها ، الاساس الذي يبدأ به ما دام يأتي إلى السلطة بناء على الاحتكام للرأى العام ممثلاً بعملية ديمقراطية سليمة ونظيفة ولا تزوير فيها .

## فاضل رسول:

شكراً دكتور سعد ، الكلام الآن للأستاذ مهدى الحافظ ، وبعد ذلك فهمى ، محمد العوا ، على الدين هلال ، طارق البشرى ، ثم محمد عمارة .

# مهدى الحافظ:

أنا في الواقع ليس لدى شئ كثير لقد شعرت أن الجزء الأخير من المناقشة أجلى الكثير من الغموض في وجهات النظر، وهذا يساعد على تقريب فجوة الخلاف، أو ربما منطلقات التصور للمشروع الحضارى. في هذا الصدد أحب أن أميز بين شيئين: مستوى المرجعية بالنسبة للمشروع الحضارى كتعبير عن خصوصية هذا المشروع، فأنا أتفق كامل الاتفاق مع ما تفضل به الأخ سعد، ويندرج في هذا السياق الشئ الذي تفضل به الدكتور عمارة. وأنا أعتقد أنه لا يوجد شئ يدعو الانسان إلى أن يتصور غير الشيء الذي في ذهنه. وهو ان امتدادنا الحضارى هو امتداد إسلامي يعنى أنا أرى صورة تعكس نفساً إسلامياً موضوعاً إسلامياً. هذا معناه تعبير عن امتداد تاريخي معين لا يستطيع أصحاب الفكر الختلفين أن يتنكروا لذلك. فهذه الحقيقة في الواقع يجب أن تثبت على

انها عنوان لخصوصية المشروع الحضاري الذي يراد إقامته من جانب جميع الفرقاء . المستوى الثاني للمرجعية الذي كان في ذهني وطرحته هو مرجعية شرعية نظام الحكم بالنسبة للتيارات المختلفة سواء أكانت إسلامية أو غير إسلامية . وهذه المسألة في اعتقادي تحتاج إلى تنظيم ، تحتاج إلى اتفاق لابد من وجود منظم لا يكفي أن ادعى بأننى أدافع عن حقوق الطبقة العاملة فتكون لي شرعية في الحكم ، ولا يجوز أنَّ أدعى بأتنى مدافع عن الإسلام فـتكون لي شرعية في الحكم ، ولا يجوز أن أكون من دعاة الوحدة العربية حتى تكون عندى شرعية في الحكم . فهذه المسألة في الحقيقة غير مفتعلة وإنما مبنية على تجربة العالم العوبي وإنما على تجربة العالم أيضاً ، ما لم نؤسس منظمة لإقامة شرعية معترف بها من كافة الأطراف، فالنتيجة تكون إما استبداد سياسي وإما احتراب داخلي وإما تخلف لانعرف مداه مثلما حصل في تجارب الماضي القريب . لهذا السبب أنا عندما ذكرت الرأى العام لم أكن أنطلق من أن غالبية الرأى العام غير مسلمة . بالعكس ، فهذه المسألة لم تكن تشغل بالي بأنهم مسلمون أم غير مسلمين ، إنها حقيقة ثابتة ، إن غالبية الرأى العام مسلمين ، لابد من وجود منظم ، الذي يساعد الرأي العام أن يعلن عن هويته ، أنا لا أرى غير الديمقراطية والمؤسسات التمثيلية هي المنظم هي الألة التي يجب أن نتفق عليها . اما الادعاء الديني أو الطبقي أو الوحدوي أو القومي فلا يمكن ان يركن له ، لسبب بسيط لأن من يدعى هذه الشرعية يتمثل بتيارات وهي جزء ولا يكن أن تدعى بأنها تمثل الكل ، فهذه النقطة في اعتقادي هي نقطة البدء في التعاون من أجل اقامة هذا المشروع .شكواً .

## فاضل رسول:

شكراً استاذ مهدى وشكراً أيضاً للتقيد بالوقت ، الآن الأستاذ فهمى ، وإذا كان لى أن أعلق فقط أو أن أطرح سؤالاً هل يمكن اعتبار مرجعية الناس ومرجعية الجماهير هى المرجعية فى شرعية أى نظام سياسى ، يعنى اذا اختارت أغلبية الناس نظاماً سياسياً قائماً على الإسلام ، فيجب بهذه الحالة أن يقبل العلمانيون أو المدنيون بهذه الأغلبية ويجب على الأغلبية أن تتبح لهم إمكانية العمل والتواجد والتعبير عن وجهة نظرهم وبأن يصبحوا أغلبية فيما بعد والعكس أيضاً صحيح ، هذا سؤال ، والسؤال الثانى هل مفهوم الحكومة المدنية أو الدولة المدنية عند الإسلاميين عكن أن يقترب مع المفهوم المدنى أو الدنيوى والعلماني عن الدولة والنظام السياسي ، أم لا ، يعنى هل هنالك تقارب في هذا الموضوع ، فقط ليكون في همك وهم الدكتور العوا عند طرح وجهات نظركم .

## فهمى هويدى:

الحقيقة الذي دفعني إلى طلب الكلمة في الأساس هو وجهة نظر أو تعقيب بسيط على ما قيل في شأن المرجعية ، وفي شأن ما تردد بشأن ما يكن أن يضفي من قدسية على الخطاب الإسلامي ، أو الخطاب الذي ينتسب إلي الإسلام ، ذكرني هذا بقولة أحد الأخوان : أننا أحياناً نتحدث عن الإسلام وفي ذهننا المسيحية ، ولا خون أن متحدثاً إسلامياً جعني أنه في حدود معرفتي المتواضعة لا أعرف أن متحدثاً إسلامياً حاكماً أو فقيهاً أحاط كلامه بقدسية ، ولا أعرف في مرحلة

التاريخ الإسلامي أن من حاول أن يحيط كلامه بقدسية لقي قبولاً عند الناس ، بمعنى أنه من قال مرة إذا كان أبا جعفر المنصور كما لو كان كلامه هذا هو كلام الله ، أنا لا أذكر النص ، ولكن أظن أن أبا جعفر المنصور قال شيئاً من هذا القبيل فلم يصدقه أحد، بالعكس من دخل عليه بعدها بلحظات وأظن حاول أن يملية رسالة فرفض أن يستجيب لدعوته لأنه قال إنك حاكم ظالم والخ . فمسألة القدسية نحن في ذهننا عندما نطرحها كهاجس ونرفضها في الموقف المبدئي ، الحقيقة في ذهننا التجربة المسيحية وليست التجربة الإسلامية ، لأنه لم يحصل ، والتسليح الإسلامي للجماهير بمعنى أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ويعنى التواصي في طاعة الله في كل هذا الجماهير مسلحة فكرياً لمقاومة هذا الأدعاء ، وأنا أتحدث في الحقيقة عن أهل السنة في هذا الموضوع ، ربما عند الشيعة الأثنى عشرية أو الجعفرية ترتيب آخر أو سياق آخر ، مع هذا هم يشكلون إذا صحت التقديرات ١٠٪ من المسلمين، وبالتالي ٩٠٪ من الأمة الإسلامية في مذهبها لا قدسية لكلام أحد وليس لأحد زعيماً أو فقيهاً أو رئيساً أياً كان أي رصيد من الحصانة لكلامه إلا بقدر استناده إلى أصل شرعى . وهذا الأصل الشرعي كما ذكر الأخ محمد العوا يمكن أن يرد إلى أصل شرعي أخر . يعني بنص شرعي أن أطيعكم فيما أطعتم الله ويوم أن تخرج عن طاعة الله يعني من قال سيدنا عمر : لا سمع ولا طاعة ، وهذه الحكاية كانت في موضوع بسيط ، يعني المهم أنا أود القول أن موضوع القداسة ليس قائماً فيما نفهم من تصور إسلامي

أو تجربة تاريخية إسلامية ، هذه نقطة . النقطة التالية متعلقة بمسألة المرجعية أنا أوافق تماماً على ان المرجعية درجات ، ولكن حتى في حدود النصوص فيما أعرف على الأقل بالنسبة للتصور الإسلامي فإن المرجعية ليست فقط نصأ إسلامياً ولكن المرجعية من الممكن أن تكون عمل المسلمين أحياناً الذي لا يتعارض مع النص يعني عند المالكية عندما تأسس ما سمى بفقه العمل هذا أصبح مدرسة ، يعنى الذي أريد أن أصل اليه أن الجسمع الإسلامي أوالمشروع الإسلامي ليس معلقأ هكذا بنصوص ثابتة لاغلك ازاءها الا الأمتشال والتسليم دون إعمال لأي عقل أو فكر أو أي تعامل ، كلا هناك خريطة في المرجعية الإسلامية تفرق بين الأصل والفرع الثابت والمتحول ، هناك تضاريس كثيرة ينبغي أن توضع في الاعتبار عندما نتحدث عن مرجعية إسلامية التي تبدأ في النص وتصل إلى عرف وعمل الناس، وهذه مسألة لها درجات ينيغي أن تكون في الوعي عندما نتناول الموضوع بالتالي حتى لا يبدو أننا لنا مصائر معلقة بالغيب كلها ونحن لا حيلة لنا إلا أن نسلم ونفسر فقط ونمتثل . سوف انتقل بسرعة إلى النقطتين اللتين ذكرهم الأخ فاضل ، في موضوع اختيار الناس ، يعني فيما نعرف من فقه المسلمين فإن الحكم أساساً قائم على اختيار الناس وأن الإمامة عقد قبل من يتكلم عن عقد اجتماعي ، لكن كان هناك الشيء مؤسس في الفقه الإسلامي إنه عقد وأنّ رضي الناس هو الأساس وأن الأصل الإلهي للنصوص لا يحصن النظام ، لايعطى النظام السياسي أي حصانة أو سند إلهي ، يعنى النص له أصل

إلهى لكن النظام السياسي لا يتمتع بأي حصانة فاجتهاد النظام في النص مفتوح لأهل النظام ولعامة الناس وأهل الحل والعقد وكل بشر كل انسان في المجتمع الإسلامي وبالتالي بموضوع رضي الناس هذا من أوائل ما قيل في بنية النظام السياسي الإسلامي إنها عقد بين الحاكم والمحكوم إذا التزم به في هذا العقد فهو باق ، وكما يقول الفقهاء اذا انخرم هذا العقد أو أخل الحاكم بعدالته ينفسخ العقد وتنتهي الحكاية ، وأظن أنك تذكر يا دكتور سعد أنه في آخر ندوة اشتركت أنا فيها في عمان ذكر أحد الأخوة أظنه الدكتور عابد الحابري كيف أنه في تجربة المغرب العربي أنه في الاحيان يحرر العقد بتكليف معين ، أنت تنصب إماماً على ان تتولى مسألة كذا ، تحل مشكلة فلسطين أو تحل مشكلة الأمية أو تحل مشكلة ، يعنى كان هناك مفهوم العقد الذي يقوم على تكيف الناس ورضائهم هو مفهوم مؤسس في الفقه الإسلامي وبالتالي قموضوع رضاء الناس هذه مسألة أيضاً في الفقه الإسلامي مسألة مستقرة ، وليس للنظام هذه الهالة من القدسية أو المرجعية الإلهية التي تخطر على البال عند الحديث على النظام السياسي تأثراً بما يتردد عن تاريخ التجربة الأوربية أو دور الكنيسة والحق الإلهي . وأضطر أنا أن أقفز مباشرة إلى الموضوع بسرعة من أجل أن أختصر في موضوع مسألة مفهوم الدولة المدنية ، إن أحد تحفظاتي على فكرة الديني والمدني ، أن الإسلامي مدني لأن طرح فكرة الدولة المدنية مقابل لمفهوم الدولة الدينية المستندة إلى كافة المسائل التي رفضناها من حيث الحصانة والحق الإلهي . ففي الفكر الإسلامي وفي التاريخ الإسلامي إنها مسألة غير قائمة . وفي هذا الإطار أنا

أحب أن أفرق بين ثلاث مستويات في التعامل مع ما يمكن أن يسمى إسلامياً ،مستوى النص ومستوى الفقه ومستوى التاريخ(في) مستوى التاريخ يحاكم ، طبعاً المرجع في النهاية هو النص ، مستوى التاريخ يحاكم بالنص ، ليس في الاطار المرجعي بالقدر الذي نعرفه من نصوص الإسلام ما يمكن أن يؤسس ما يسمى بالدولة الدينية ، وبالتالي لما استشهدت بكلام الاستاذ محمد عبده الذي قال صراحة أن أحد الأسس الذي أقيام عليها النظام الإسبلامي أنه هذم فكرة القرضاوي والدكتور محمد العوا له كتاب جيد حول النظام السياسي الإسلامي . موضوع الدولة الدينية هو موضوع نتحدث فيه وفي ذهننا التجربة الأوربية أيضاً ونفكر في المسيحية ولا نفكر في الإسلام . أنا أقول أننا أحياناً ، إذا كان هناك تظام أو حاكم زعم لنفسه سنداً مهما كان مستواه وعلى ندرة هذا المثل في التاريخ الإسلامي فإن أحداً لم يصدقه ، وكانت مشكلة النظام الإسلامي في تاريخه مسألة الخروج عليه كانت المشكلة أن الدولة الإسلامية كانت لها هيبة ولم يكن فيها دولة دينية ، كانت باستمرار مسألة الناس التي تخرج على النظام وفلسفة الخروج عند الزيدية وعند الفرق الإسلامية الاخرى ، كانت كلها تعبيراً عن مسألة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ومقاومة الظلم .

## محمد العوا:

. . . في الحديث الذي تكرر فيه التخوف من استعمال الإسلاميين الواجعين إلى مرجعية إسلامية صريحة تتبني نصوصاً

دينية تضفى قداسة على رأيهم . . أنا على موقفي أن لا قداسة لأحد لكن نفى القداسة لا يؤدي إلى أن أقبل حرمان ذوى المرجعية الإسلامية الصريحة من الاستناد في تأييد موقفهم إلى مصادرهم وإلا أصبحنا نفرض عليهم مرجعية أخرى ، وهو بالضبط الموقف الذي نرفضه ، فلا حق لأحد أن يفرض على أحد رأيه ، وليس لأحد أن ينقد أحدًا بكلام مختلف في مرجعيته . إنما عليك أن ترضى بما يحتكم إليه في بناء رأيه وتأصيله ولا ترفضه لمجرد أن مرجعيته لا تتفق مع مرجعيتك هذه مسألة أولى . المسألة الثانية أن تحديد الابداع هي مسألة في غاية الأهمية ، حقيقة إن كثيراً من الإبداعات التي نراها نحن اليوم إبداعات إسلامية قد تمت في إطار التجربة الإسلامية الكلية التي استفادت قطعاً مما كان قبلها من حضارات وعلى الأخص في المجالات العلمية والإنشائية . . . الخ ولكن الإبداع أمر نسبي وسيظل الناس يختلفون في قبول نتاج ما للعقل البشري أو العمل البشري على انه إبداع يضيف إلى تراث الإنسانية أم أنه عمل يفسد ذوقها ويضر به . وإذا كان ارتباط قضية (الإبداع) بقضية (ضمان الحرية) ارتباطاً لا يقبل التجزئة \_ وهذا أمر نسلم به جميعاً \_ فإن الواجب تحديده هنا هو نظام هذه الحرية . واعتقد أن أحداً من العقلاء ـ فضلاً عن أهل الأديان ـ لن يقبل أن تتيح ضمانات الحرية المساس بحرمات الأديان ومقدساتها ، أو الهزء بعقائد الشركاء في الوطن تحت دعوى إتاحة الفرصة للإبداع . إن الإبداع الحقيقي يجد مجالا رحباً في إضافة لا تتوقف إلى الجميل المقبول فكراً وفناً واختراعاً مع الاحترام العام للعقائد والمقدسات كافة .

## على الدين هلال:

عندما تحدثت في البداية عن لحظة الانتصار الإسلامي في الحروب الصليبية ، كنت أريد التأكيد على العوامل الداخلية وعلى التفاعلات الاجتماعية التي داخل المجتمع الإسلامي ، ولكي نبحث في أسباب الجمود الذي أصاب هذا المجتمع بالشلل وأوقعه فريسة للاستعمار الأوروبي في القرن التاسع عشر ،

ولا أرغب أن نتوقف عن الحديث عن الذات الحضارية وحسب دون ان نربط ذلك بشرط النهضة الأخرى ، وبمتطلبات التهيؤ للتقدم وألا نكرس مفاهيم غير دقيقة فموضوع النهضة هو موضوع معقد ولا يمكن اختزاله إلى قضية واحدة أو عامل واحد . ولابد من النظر إليه بمنهج شامل ومركب .

## طارق البشرى:

الآن ، لن أدع أحداً يقاطعني ، لأننى سأتكلم بسرعة كبيرة وأنتهي . بعض الأمور سأقولها بشكل سريع جداً .

بالنسبة لما قاله الدكتور سعد الدين ابراهيم في عرضه عن موضوع التحدي والإشارة إلى عناصر المشروع الحضاري ،أحب أن أضيف شيئاً إلى هذا المشروع ذي النقاط الستة . هناك إضافة وهناك تحفظ .

الإضافة هي أن التخلف والاستبداد هي أمور تمت في ظروف مواجهة مع قوى الاستعمار وأنا أتصور أنني لا أقدر أن أفهم إلى

الآن ، وبالرغم من الاستقلال السياسي الذي نالته كل شعوبنا ، لا أقدر أن أفهم بشكل جيد أوضاع وخصائص المرحلة التي نعيشها منذ ٢٠٠عام إلى اليوم في قلب أنها عملية مواجهة مريرة جداً وصعبة جداً وشديدة جداً بيننا وبين أوروبا أو الغرب بشكل عام كل شيء في حياتنا مرتبط بهذه العملية التي يجب أن تصنفها في صلب التحديات الموجودة .

النقطة الثانية: هي التي أشار لها الدكتور محجوب، وهي أن دور الإسلام الصريح ليس فقط في الاستلاب الحضاري، وإنما الإسلام شائع في النقاط الأخرى: مسألة الوحدة الإسلام شائع فيها، مسألة الاستغلال، لابد أن يشيع الإسلام في كل النقاط المذكورة...

بالنسبة لما قاله الدكتور سعد: هل ضرورى أن تكون لكل أمة مرجعية واحدة وأظن أن الدكتور على يوافقه على فكرة امكانية التعدد في المرجعية ، بالنسبة إلى هذه النقطة أرى أنه يصعب على جداً تصور مجتمع بمرجعيتين ، وأحتاج الى قدر كبير من الفهم والأقتناع بهذه النقطة فمرجعيتان يعنى أمتين فعلاً كما قال الأخمه مهدى ، ولذلك أثرت موضوع التنافي في هذه النقطة بالذات ، ذلك أننا لا نستطيع أن نرفع التضاد كاملاً ، فلابد أن نرى مجال التضاد من أجل أن نحلله ونزيله قدر الإمكان ، لأننا محتاجون لمرجعية واحدة بمكونات مختلفة؟ سيظل هناك اطار واحد ،

النقطة الأخرى تتعلق بامكانية تحريك الجماهير بغير المرجعية الاسلامية ، والمثل الخاص بشورة١٩١٩ في مصر ، أتصور أن هذا المثل مهم جداً أن أتمسك به أيضاً ، فعندما قامت هذه الثورة ،صحيح أن الحزب الأهلى الذي قام بها كان علمانياً ، انما تحرك الجمهور وقتها كان تحركاً يحتوي على جانب إسلامي واضح وقوى . ولما ظهرت علمانية القيادة أو مدنيتها فيما تلى ذلك من أعوام بدأت تتميز ملامح النظام المدنى بشكل واضج في سنوات ٢٣و٢٤و٢٥ ،وخاصة مع الغاء الخلافة في إستنابول ، لقد بدا أن الإسلام لم يعد يمثل فعلاً أو يشارك في وضع الرؤية الخاصة بتكوين هذه الجتمعات وهذا ما نلاحظه في كتابات المبشرين الذين لاحظوا أن الإسلام أبعد عن التصورات المتعلقة بهذه المجتمعات وأن باستطاعتهم أن يعملوا بشكل آخر . في هذه الفترة بالذات التي حصل فيها هذا التحول بدأنا نرى أن الناس مشلأ كالشيخ محمد شاكر وأصحاب جريدة النظام ، الناس الذين كانوا في قلب حومة ١٩١٩ ، قد بدأوا وأنشأوا يبتعدون عنها كتنظيم وكحركة منظمة وبعدها بسنتين وجدنا أن الشباب المسلمين تركوا تنظيماً ، وبعدها بسنة وجدنا أن الاخوان المسلمين تركبوا أيضاً وأقاموا تنظيماً وأخذوا يطرحون موضوع الإسلام . وهكذا ظهر \_ أن هناك مجتمعاً إسلامياً يطالب بالإسلام . فماذا يعنى ذلك؟ لأنه وجد أن مرجعيته غير قائمة في المجتمع ولا يحتكم اليها ، فأصبح يطالب بالاسلام لأول مرة . . سابقاً كان الثائر أو المسلح أو المعارض يقول عن نفسه وهابي ، سلفي ، يقول لك ، أشعري ، معتزلى ، خارجى . . . أسماء كثيرة لا يتعلق فيها الإسلام بذاته ولا تسمى باسم الإسلام فى ذاته ، لأنها كلها من داخله ولا تنكر على بعضها البعض هذا الوصف . قلما تبدى نظام قائم على غير هذا الأساس تماماً بدأ يظهر الإسلام كمطلب لتأكيد ديانة الناس أو إيمانهم ، فالناس مؤمنون ، إنما المطلوب أن تعود المرجعية إلى الإسلام ، وأن يكون هو أصل الشرعية فى المجتمع ، هو المحتكم البه المرجوع اليه .

بالنسبة للأخ مهدي أتفق معه على أنه لابد من الوجود المنظم للرأى العام لكي يعبر عنه إلا أن اعتراضي الأول على كلامه مصدره بأن المرجعية أساس فكرى وليس إجرائياً . مسألة الرأى العام وقياس الرأي العام مسألة اجرائية لا تتعلق بالمرجعية بالذات . المرجعية هي فكرية أساساً . هل أساس الشرعية منزل أم أنها شرعية وضعية تتعلق بالمصالح الراهنة كما ندركها في حياتنا الدنيوية ، هذا أساس فكرى وتقوم عليها الشرعية . لكن كيف استنبطها وكيف استخرجها ، وكيف نكشف ملامحها ، يكون ذلك من خلال اجراءات معينة أو من خلال موقف إجرائي ، أنا معك في الموقف ، ولكنه موقف إجرائي في النهاية ، تقول أنه ضروري ، وأنا معك بأنه ضروري ، فلا يمكن أن نكتشف مرجعيتنا جيداً إلا من خلال هذا الأمر ، أما موضوع هل يمكن وجود مرجعيتين؟ حسناً لنفترض أننا أمام موضوع كموضوع الربا . فعندما تطرح قضية بسيطة كأعمال البنوك ، سيثير هذا الموضوع تضارباً بين

مرجعيتين . فكيف يحسم الموضوع؟ سيحسم من خلال مرجعية واحدة أما أن يبقى في المجتمع مرجعيتان بشكل مستمر ، فهذا ما سيؤدى إلى نوع من التفسخ في المجتمع فعلاً ، أو سيؤول إلى نوع من لا أدرية مميتة .

بالنسبة للكلام الذي قاله الصديق العزيز على الدين هلال من أن الإسلام عنصر من عناصر النهضة ، أرى أن الإسلام ليس مجرد عنصر من عناصر النهضة ، بل هو ولا بأس من استعارة تصورات مالك بن نبي ـ الحامل الذي تنصهر به العناصر الأخرى . . . وبغير هذا المعطى لا أتصور انه يمكن المزج والدمج بين العناصر الأخرى لقيام النهضة . . . إنه كالأوكسجين ،يساعد على الاشتعال ، لكنه ليس فتيل الاشتعال أو شرارة الاشتعال ، إنه مساعد على الاشتعال ، بدونه ليس هناك اشتعال أو لهب ، هذا هو الفرق إذا اتفقنا على أن هذا هو عنصر لا بد منه لتحريك العناصر الأخرى كلها ولربطها بعضها ببعض ، وبأن به تقوم أولاً مقاومة للوضع الذي نحن فيه ، وبه أيضاً تقوم نهضة نتجاوز بها وضعنا ، إذا اتفقنا على هذا ، فأنا لا أجد خلافاً بيننا ، النقطة المركزية هي في أنك تشير «أنه ليس بهذا وحده» وأنا معك في هذا ، ولكن في التركيز على عنصـــر دون عنصــر يكمن نوع من أنواع رد الفــعل لدي الجماعات التي تجد هذا العنصر أمراً منكوراً . فعلينا أن نركز على الجانب المنكور أو الجانب الذي يجحده البعض خصوصاً اذا كان هذا البعض بمن له الكلمة العليا في التقرير أو التنفيذ في الجتمع . وإذا قلت ان هذه الحكاية لم تظهر إلا سنة ٢٧، ١٩٢٦ - أى حكاية ظهور الإسلام كمطلب - فإنه ابتداء من هذا الوقت بدا هذا المطلب منكوراً من البعض ، ونلاحظ أنه أيام مصطفى كامل لم تكن المرجعية الإسلامية أمراً منكوراً ، لذلك لم يكن أحد يطالب بالإسلام ، وكما يقول الدكتور محجوب أيام عبد الله النديم ومجموعته كان الإسلام جزءا من العملية نفسها .كان هذا الرجل رجلاً وطنياً مسلماً يعمل ويمارس إسلامه في وطنيته ، إن ظهور العلماني الوطني هو الذي أوجد التيار الإسلامي كي يضيف هذا العامل إلى غيره ، . . وعندما نتكلم عن العامل الناقص - وهذا التركيز على العامل الناقص لا يعتى أننا نستعيض به عن العوامل الأخرى والله أعلم العوامل الأخرى والله أعلم والحمد لله .

## فاضل رسول:

شكراً ، دكتور عمارة طلب الكلام وأحسبه آخر المتكلمين .

## محمد عمارة:

الحقيقة لن أطيل ، وفي البداية أنا سعيد لأن المناقشة بالفعل خطت خطوات إيجابية إلى الأمام ، وأشير تحديداً إلى العرض الذي قام به الدكتور سعد الدين إبراهيم ، وتأكيده على ان هناك مرجعية ضمنية وصريحة للأسلام في مفردات المشروع الحضاري وأن التعددية ليست تعددية مرجعيات وإنما تعددية في نقطة البداية في مفردات المشروع ، ذلك ان هناك مفردات لمشروع مرجعيته الضمنية والصريحة في الإسلام ، وإن الخلاف بين الفرقاء هو في نقطة البدء التي لها الأولوية عند كل فريق في هذا المشروع . وأنا في تقديري إن في هذا تحديداً جيداً ، واتفق معه فيه .

نقطة ثانية : تساؤله حول الإبداع وكيف أن التقليد أو الامتثال ، من الممكن أن يشكل خطراً على هذا الإبداع ، وأن الإبداع لابد أن يكون فيه شك ولابد أن يكون فيه تساؤل أيضاً . هذا التساؤل مشروع وفي تقديري هو جزء من أن يفهم كل فريق منا الآخر . قفي المنظور الإسلامي ـ وأؤكد في فهمي للإسلام ـ أن هناك تمييزاً ما بين البدعة والإبداع . البدعة هي إختراع شيء يضاف إلى الثوابت الدينية التي لا تستدعي إضافات لها . أما الإبداع في كل ما يتعلق بالشئون الدنيوية والدولة والمشروع الحضاري ، فهذا وارد . وفي الوقت الذي كان فيه المسلمون يرددون فيه حديث رسول الله ينه «كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار» ، كان عمر بن الخطاب ـ وهو يردد هذا الحديث ـ يقول للناس : لا تقفوا بأبنائكم عند علومكم ، فإنهم خلقوا لزمان غير زمانكم! . . وكنان يقول في المال: لقد كنان لأبي بكر رأى في هذا المال ، ولي فيه رأى آخر ولما قال الناس له طبق السنة العملية لرسول الله في قسمة أرض خيبر على أرض الشام والعراق ومصر ، قال : إننا نحن الأن أمام واقع جديد ولابد أن يكون لنا اجتهاد جديد . إذا كان هناك تمييز واضح بين الإبداع في شئون الدنيا ، وكان هذا مطلوبا وفريضة على المسلمين ، وأمراً مسموحاً به ، وبين البدعة في الثوابت ، إذا ، الفارق ما بين الابداع وما بين البدعة في التصور الإسلامي ، قارق واضح ، وقد لا يكون هذا واضحاً لدى البعض ، هذه قضية لا تحتاج إلى تخوفات ، وإنما تحتاج إلى أن نتفق على ضوابط لهذه الأمور ،

أنا ألمح أيضاً أن وراء هذا التخوف أيضاً شيئاً مشروعاً ، لأن بعض الناس أحياناً من الإسلاميين ، يضيق صدراً ، ويضيق أفقاً بكثير من الأمور التي لاتعتبر بدعة بالمعنى الديني، وإنما تدخل في الإبداع . وأنا أدعو إلى أن نفهم صلابسات هذا الضيق في الصدر، وهذا الضيق في الأفق. فالأمة في لحظات القوة، تكون «لعدتها الحضارية» القدرة على أن تفرز الصالح من الطالح وأن تتمثل الوافد وتهضمه ، فيصبح جزءاً من الخصوصية ، إنما الأمة في لحظات الضعف ،كما في وضعنا الحالي ، تكون أكثر حذراً ، ونحن مع هذا الحدّر ، ذلك أنه عندما يقال بالحوار الحضاري ، الحوار الحضاري بين الضعيف والقوى ، سيكون في النهاية لمصلحة القوى . لكن أنا لو كنت في مركز قوة لا أخاف من كثير من الأمور التي يمكن أن أخاف منها الآن . المريض يخاف أحياناً من الهواء ، لأن الهواء يمكن أن يقتله . ذو الحنجرة المتعبة يمكن أن يخاف من الماء لأنه قد يشرق به . فأنا أود القول : إن الكثير من التخوفات لدى بعض الإسلاميين مطلوب أن نفهمها ، إننا في لحظات الضعف نكون أكثر حذراً من فتح الأبواب. قد يكون مثلنا عن يحاول أن يجدد ويجتهد يعاني من هذه المسائل مع بعض

الجامدين . وأنا أعتقد أن هذه ليست خاصية إسلامية ، لأن الذين يفكرون في الإطار الماركسي يعانون من أهل الجمود ، والذين يفكرون في الإطار الليبرالي يعانون من أهل الجمود . إنما القضية هي في أن نتفق على الأرض التي نقف عليها والتي نحارب عليها في سبيل الإبداع .

أما حول نقطة أن سعد زغلول وعبد الناصر حركا الجتمع بفعل أنَّ المرجعية الضمنية إسلامية ، فأقول إن عبد الناصر كان له كلام صريح في بعض المواقف . يقول : إن هذه المنطقة أسقطت وتسقط كل حاكم يخرج عن الإسلام . في لحظات الأزمة كانت تبدأ المرجعية الإسلامية الصريحة بالظهور، يعني بعد عام ١٩٦٧ لا ننسى كلامه في الجنود في القوات المسلحة وفي العام ١٩٥٦ ، في الأرُهر ، كانت المرجعية الضمنية تتحول إلى مرجعية صريحة .أما سعد زغلول ، فكانت مشكلته مشكلة الأولويات . إن لسعد زغلول في سنة ١٩٢٥ كلاماً ضد على عبد الرازق وضد كتابه «الإسلام وأصول الحكم، وكلامه ملفت للنظر . قال : إن على عبد الرازق جاهل ، كيف لم درس في الأزهر أن الإسلام دين مدني؟! أنه أقام دولة ، وأنه صالح لأن يقيم دولة ، وأنه حقق سعادة للأمة؟؟ ، فأنا أود القول إن قيادة ثورة ١٩١٩ والجماهير التي كانت تتحرك وتنطلق من الكنيسة أو المسجد بمرجعية دينية ، لم تكن القضية الإسلامية معلنة في الخطاب السياسي لديها أنذاك ، كانت قضية الاستقلال هي قضية الأساس. وخلاصة القول أن المرجعية إلاسلامية لم تكن غائبة عن الجماهير ولا عن القيادة التي حركت الجماهير في المشروع .

وأضيف: إن حجم التحدى الآن تعاظم لدرجة أننا بحاجة إلى محرك غير عادى حتى يحقق انتماء هذه الأمة إلى مشروعها الحضارى . يعنى لم تعد الآن فكرة الوطنية إذا جردتها من العقيدة الدينية ، أو فكرة الوحدة القومية إذا جردتها من المضمون الإسلامى ، أو فكرة المشروع الحضارى والعدل ، وكل هذه المشروعات ، لم تعد قادرة على جمع الأمة . إلا إذا ارتبطت بالإسلام . . يعنى أصبح حجم التحدى يحتاج فعلاً إلى طاقة تحرك هذه الأمة حول هذا المشروع الحضارى ، وفي اعتقادى أن بالاتماء الديني والإسلامي يأتي في مقدمة هذه الطاقات القادرة على هذا التحريك .

أما حول موضوع مشروعية النظام ـ وأنا مع الكلام الذي قاله الأخ قهمي حول أنه لا قدسية للدولة ـ فالتجربة الإسلامية حتى في عصر الرسول بين كانت شديدة الوضوح في هذا الموضوع ، الله سيحانه وتعالى اصطفى الرسول نبياً ورسولا ، لكن النبي الرسول أسس الدولة في بيعة العقبة ، أسسها بسلطة الأمة وبسلطة البشر . قال : «اختاروا منكم اثني عشر نقيبا» ، حتى يتفقوا على تأسيس الدولة باختيار الشوري وكان يحكم الدولة \_ وهو النبي الذي يوحى له \_ على هذا الأساس . ومن ذلك قوله : «ولو كنت مؤمّرا أحد دون مشورة المؤمنين لأمرت ابن أم عبد» – ابن مسعود ـ النبي لا يستطيع أن

يولى والياً فى الدولة إلا بسلطة الشورى ، أى بسلطة البشر . ما أود قوله هو : التمييز بين كونه رسولاً يوحى إليه بأمور لا يستقل العقل البشرى بإدراكها ، وبين إدارة شئون الدولة ، هنا لا توجد قدسية للدولة . وكان يراجع ، وكان يخضع لسلطة الأغلبية ـ وعندما يقول لأبى بكر وعمر : «لو اجتمعنا فى مشورة ما خالفتكما» ـ يعنى اثنين لواحد! . هنا يوجد وضوح فى التصور الإسلامي فى هذه القضة .

فى الفكر السياسى الإسلامى ـ حول قضية الدولة ـ : الأمة تبايع الحاكم ، تختاره وتبايعه وتفوض له جزءاً من سلطات الأمة ، فإذا عجز أو جار أو فسق انتهى عقد البيعة وانعزل . يعنى إذا عجزت الدولة عن النهوض بما فوض إليها ، أو كانت نظاماً جائراً أو فاسقاً ، تخرج وتزول عنها الشرعية والمشروعية .

فى موضوع التفرد الإسلامى ، أود القول أن المسلمين ليسوا خلقاً وحدهم ، لا علاقة لهم بالبشر فهناك فرق بين التفرد بمعنى أنه لا وجه للشبه بين المسلمين وحضارتهم وبين غيرهم والحضارات الأخرى ، وبين التمايز الحضارى ، لأن صيغة التمايز الحضارى تعنى فى تقديرى أن هناك خصوصيات حضارية ، وهناك مشترك إنسانى عام بين كل الحضارات . أنا أقول إن الإنسان منا ينمو ، تتجدد فيه أشياء ، لكنه يحتفظ بخصوصية معينة ، إنه فلان الفلانى ، إنه يمكن أن يصافح كل الدنيا دون أن يفقد بصمته وما يميزه ، نحن بحاجة لأن تكون حضارتنا عضواً فى منتدى

الحضارات ، لا تكون مسخاً مشوهاً لخيار حضارى آخر . اننا محتاجون إلى تميز حضارى كما أن اليابان متميزة حضارياً ، كما أن الهند متميزة حضارياً ، كما أن الصين متميزة حضارياً ، كما أن العرب متميز حضارياً . أيضاً الحضارة العربية/ الإسلامية متميزة حضارياً . التميز شيء والتفود شيء آخر .

أما في موضوع: هل ان الإسلام متميز عن المسيحية؟ فهذا صحيح ، وأوضح ذلك ، فأقول : انه عندما تقول المسيحية أن رسالتها هي مملكة السماء ، وأنها خلاص الروح ، وأن ليس لديها نظام مدنى ونظام دولة ، أقول : هذا صحيح ، ولكن التطبيق في التجربة الغربية ، خرج باللاهوت الكاثوليكي عن هذا الموقف .

وفى التميز بين الإسلام والمسيحية فى هذه النقطة ، تأتى القضية الآتية : إن العلمانية ، فى النموذج الغربى ، عندما رفضت علاقة الدين بالدولة ، كانت تمثل الموقف الطبيعى الذى يعيد الكنيسة إلى صيغة المسيحية ، لأن الكنيسة خرجت عن الصيغة المسيحية عندما أصبحت دولة .فهذه العلمانية ، هناك طبيعية ، هى مشروعة فى هذا الإطار ، لأنها تعيد الكنيسة إلى وضعها الطبيعى ، إذ ليس هناك نظام مدنى للدولة فى المسيحية . أما فى النموذج الإسلامى فالقضية تختلف ، وموضوع الدولة انها دولة تحكمها الغايات ، انها واجب مدنى تقتضيه واجبات دينية ، هذا غوذج فى الإسلام متميز عن الصيغة المسيحية .

نقطة من النقاط التي أثارها الأخ العزيز على ، هي أن التقدم

والإبداع في التاريخ الإسلامي ليس ثمرة للإسلام ، وإنما هو ثمرة للموروثات الحضارية التي كانت موجودة قبل الإسلام ، بدليل أن من كان لديهم موروث حضاري أبدعوا والذين ليس لديهم موروث حضاري لم يبدعوا . أنا أود أن أقول إننا أولاً نحتاج أن نفهم من هو العربي ومن هو غير العربي لأن العربي ليس جنساً وعرقاً ،وإنما هو ولاء لتراث عربي لملغة العربية ، لحضارة لسانها العربية ، وبالتالي فإن الفرس والمصريين الذين أبدعوا في التاريخ الإسلامي كانوا عرباً ،لأننا لو أخذنا أن العرب هم عرب شبه الجزيرة العربية ، يصبح المصريون والتونسيون غير عرب . فالفرس الذين أبدعوا أبدعوا كعرب . وكان ولاؤهم للعربية . فعندما أقرأ لابن جني ـ وهو من أصل فارسى ـ وهو يتكلم عن اللغة العربية ويرفض إمكانية المقارنة بين العربية وبين غيرها من اللغات ، أرى ان الولاء هنا أصبح ولاءا للعروبة من حيث اللغة واللسان . فالعربية هنا ثقافة ولغة ، ليست عرقاً ولا جنساً .

النقطة الثانية إن هذه المواريث الحضارية الفارسية والمصرية والشامية كانت موجودة قبل الإسلام ، لكن من الذي أحياها وأخرجها من «القوة» إلى «البروز» أخرجها من «القوة» إلى «الفعل» . إنه الإسلام ، فهو الذي أحيا هذه المواريث ، وبالتالي فهو العامل الرئيسي في هذا الإبداع الذي حدث . إن الكتب التي ترجمها المسلمون والتي تحولت إلى طاقة إبداعية كانت في الأديرة والكنائس مسلسلة بالقيود الحديدة ، كانت مقيدة وموضوعة في

الصناديق . إذا ، الذي صنع الابداع هو الصيغة الإسلامية التي حررت هذا العقل عندما جاءت بالتوحيد وغيره من المميزات الإسلامية ، أي أننا أصبحنا أمام صيغة حضارية ، أمام المثل الذي ضربه طارق ، إنه صار هنا وقود جديد ، صنع فعالية لهذه العناصر التي كانت أصلاً موجودة .

أما حول القول أن بلاداً تخضرت ، واليابان نهضت ، ونحن لم ننهض ، وان الاستعمار أفادنا وكان له جوانب إيجابية على الرغم من أننا في سياق صراعنا العنيف معه . أود حول هذه النقطة أن أضرب مثلاً : لقد كانت لدينا تجربة نهضة ، التي هي تجربة محمد على في مصر ، لقد كانت هذه التجربة سابقة على اليابان وأكثر تقدماً من التجربة اليابانية . حتى في عصر إسماعيل نلاحظ أن عدد السفن البخارية في الأسطول التجاري المصري كان أعلى نسبة من الأسطول الياباني . إن البناء المادي الذي أقامته تجربة محمد على كان سابقاً على التجربة اليابانية . لكن الذي منعنا من النهوض هو ان هذه التجربة ضربت . فكيف سمح لتجربة اليابان أن تفلت ولم يسمح لتجربة محمد على أن تمر؟

هذه الأمة لديها خيار حضارى ، ليس محلياً . وإنما صالح للعطاء عالمياً ، وتحن نعلم ان عملية التحرر الوطنى فى هذه المنطقة هى التى ستغيير موازين القوى فى العالم . وبالتالى فإن قيتنام استقلت ، لكن ما الذى حدث على النطاق العالمي فى ميزان القوى؟ . لم يحدث شيء . بالنسبة لليابان أيضاً ، انها حضارة

مستقلة وناهضة ، لكنها على المستوى العالمي لم تغير شيئاً . . لكن نهضة هذه الأمة الإسلامية وإفلاتها من فم الأسد الغربي سيغير النظام العالمي ، ومن هنا يأتي كم التحديات ، وكيف ان هذه الأمة مستهدفة . ومن الممكن أن يسمح في الأطراف بنهضة ، لكن في هذه الأمة يكون التركيز أشد من أي مكان آخر ، وبالتالي أود القول أن تخلفنا ليس لأننا أصلاً نحن أناس غير صالحين للتقدم ، وإنما لأن التركيز على ضرب هذه التجربة هو تركيز أشد ، ومن هنا تأتي أيضاً . حتى على المستوى البراجماتي - حاجتنا إلى محرك أيضاً . حتى على المستوى البراجماتي - حاجتنا إلى محرك الجماهير في هذا المشروع الحضاري المستهدف . وشكراً .



## الفهرس

| ٣  | غَهِيلًا وروزو و و و و و و و و و و و و و و و و و      |
|----|-------------------------------------------------------|
| 79 | منهجية الحوار بين الإسلاميين والعلمانيين              |
|    | وقائع ندوة الحوار : حوار الإسلامية والعلمانية ـ والتي |
|    | شارك فيها الأساتذة :                                  |
|    | د محمد عمارة والمستشار طارق البشري ود .               |
|    | محمد سليم العوا وأ . فهمي هويدي ود . محجوب            |
|    | عـمـر ، . ود . سـعـد الدين إبراهيم ود . على الدين     |
|    | ملال وأ . مهدي الخافظ وأدارها د . فاضا . سررا         |

إلى القارئ العزيز ...

في هذه السلسلة الجديدة :

إذا كان «التنوير الغربي» هو تنوير علماني ، يستبدل العقل بالدين ، ويقيم قطيعة مع التراث . .

فإن «التنوير الإسلامي» هو تنوير إلهى ، لأن الله والقرآن والرسول صلى الله عليه وسلم: أنوار ، تصنع للمسلم تنويرا إسلاميا متميزا .

ولتقديم هذا التنوير الإسلامي للقراء ، تصدر هذه السلسلة . التي يسهم فيها أعلام التجديد الإسلامي المعاصر :

- و د . محمد عمارة
- د . حـسن الشافعي د . محمد سليم العوا
- و ا . فهمى هويدى ود . يوسف القرضاوى

• المستشار طارق البشري

- ٥ د . سيد دسوقى ٥ د . كمال الدين إمام
- د . عبد الوهاب المسيرى د . شريف عبد العظيم
- د . عـادل حـسين د . صلاح الدين سلطان

وغيرهم من المفكرين الإسلاميين . . إنه مشروع طموح ، لإنارة العقل بأنوار الإسلام . الناشر

